





الملخَلُّ باللغة الإنجليزية:

The study aimed to clarify the noble verses in which walking for the sake of earning a living and building the land and explaining the concepts contained in the study and explaining how to walk for the sake of earning a living and building the land. Walking for the jurisprudence of the Sunan is a universal worship, and the verses that indicate this goal, which is to walk for the sake of obtaining a livelihood and building the earth, are among the Meccan and Medinan verses. The table is in one place, the path to earning a living in the Islamic method aims to achieve economic security for the Muslim, which achieves completeness which achieves complete sufficiency for the individual; Sufficiency in food, drink, clothing and housing, and achieving self-sufficiency for the nation, i.e. that it has the capabilities, capabilities, experiences and means that enable it to fulfill its material and moral needs and fills civil and military gaps through what the jurists call sufficiency obligations, which include every science, work, industry or skill that he undertakes. He ordered people in their religion and their worldly life, and the study recommended the necessity of directing researchers and students of knowledge to the necessity of researching the divine traditions in various fields, working to link the results of the Sunni studies to the reality of Muslims and to include their results as ideas and interlocutors for preachers and educators to understand the Sunna verses.

Keywords: walking, earning a living, building the land, Quranic study.

#### الملخص

هدفت الدراسة إلى بيان الآيات الكريمة التي ورد فيها السير من أجل تحصيل الرزق وعمارة الأرض وبيان المفاهيم الواردة في الدراسة وبيان الكيفية التي فيها السير من أجل تحصيل الرزق وعمارة الأرض واستخدم الباحثين المنهج الاستقرائي والتحليلي الاستنباطي لملاثمتهما لطبيعة الدراسة، وتوصلت الدراسة إلى جملة من النتائج منها: إن السير لفقه السنن هو من العبادة الكونية وتنوعت الآيات التي تدل على هذا الهدف وهو السير من اجل تحصيل الرزق وعمارة الارض بين الآيات المكية والمدنية فذكرت ثلاث مرات في الآيات المكية في سورة سبأ في موضع واحد وفي سورة يوسف في موضعين، وفي الآيات المدنية في سورة المائدة في موضع واحد، إن السير لتحصيل الرزق في المنهج الإسلامي يهدف إلى تحقيق الأمن الاقتصادي للمسلم والذي يحقق تمام الكفاية للفرد؛ الكفاية في المأكل والمشرب والملبس والمسكن، وتحقيق الاكتفاء الذاتي للأمة أي أن يكون لديها من الإمكانات والقدرات والخبرات والوسائل ما يمكنها من الوفاء بحاجتها المادية والمعنوية ويسد الثغرات المدنية والعسكرية عن طريق ما يسميه الفقهاء فروض الكفاية وهي تشمل كل علم او عمل او صناعة او مهارة يقوم بها أمر الناس في دينهم ودنياهم، وأوصت الدراسة بضرورة توجيه الباحثين وطلبة العلم بضرورة البحث في السنن الإلهية في مختلف المجالات، العمل على ربط نتائج الدراسات السننية بواقع المسلمين وتضمين نتائجها أفكاراً ومحاوراً للدعاة والمربين لفهم الآيات السنينة.

الكلمات المفتاحية: السير، تحصيل الرزق، عمارة الأرض، دراسة قرآنية.

#### لمقدمة:

الحمد لله والصلاة والسلام على رمول الله، وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد: لقد حظيت شتى مختلف العلوم باهتمام من علماء المسلمين اتباعا للمنهج الإسلامي في عمارة الأرض والسير لتحصيل الرزق، فهو حث على طلب العلم وجعل النظر والتفكر والاعتبار إحدى سبل العمارة، وناموس كوني، ومبدأ الإلهي وقانون رباني في السير في الأرض وتحقيق الخلافة. وتنقسم العلوم إلى علوم دينية وعلوم حياتية فالأولى، تشمل العقيدة والتفسير والسيرة والسنة وغيرها من العلوم العقائدية التي ترتبط بالوحي الإلهي، أما العلوم الحياتية فهي العلوم النافعة التي يحتاجها الإنسان لعمارة الأرض واستكشافها مثل العلوم الطبية، والعلوم الهندسية، والعلوم الكيميائية، والعلوم الفيزيائية، وغيرها من العلوم العلمية والتي بتعلمها تحقيق لمبدأ الخلافة. ولقد قدمت الأمة الإسلامية منجزات علمية حضارية عظيمة في مختلف العلوم ولم تقتصر هذه الإنجازات على الأمة الإسلامية وحدها وإنما شملت البشرية جمعاء وهذا خير دليل على أن الأمة المسلمة عندما تققة السنن والقوانيين التي تنظم والنواميس الربانية فأنها تصل إلى أعلى قمة الحضارة والرقي " فالخضوع لتدبير الله وتصريفه، ويتمثل ذلك في السنن والقوانين التي تنظم الكائنات الطبيعية، ومظاهر الاجتماع والحياة وبهذا الاعتبار فالمخلوقون كلهم عباد الله من الابرار والفجار والمؤمنين والكفار وأهل الجنة والنار لأنهم كلهم خاضعون لقوانين الله لا يخرجون عن مشيئته وقدرته عز وجل، وهذه العبادة تبحث عن السنن وكيفية التعامل مع الكون المحيط وكيفية استغلالها حسب السنن والقوانين التي فطرها الله طبقا لها". وأن الفرد المسلم مطالب بمعرفة السنن الإلهية كاملة الكونية منها والإنسانية فهما مرتبطان وصادران من مصدر واحد، " فأهمية علم السنن وأهمية معرفته والانتفاع به في الحياة الإنسانية بصفة عامة وعلى تعاقب الأجبال واختلاف الظروف فإن هذا العلم والانتفاع به أكثر أهمية للمجتمع والأمة المسلمة، لما وصلت إليه من تفرق وضلال





# الغراقية الغراقية

### السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض دراسة قرآنية\*

وهزيمة، وسبب ذلك إهمالها بمعرفة سنن الله في الكون والانتفاع بها في التقدم والرقي وجهلها بسنن الحياة الإنسانية، فلا أمل لها بالعودة إلى ما كانت عليه من سيادة ورفعة إلا اذا اتجهت من جديد إلى معرفة سنن الله في الكون والحياة الإنسانية، والسير على مقتضاها وتحكيم السنن التشريعية في مختلف الحياة، فالسير المطلوب هو فقه السنن جميعها الإلهية والإنسانية حتى تكون الأمة كما أرادها الله خير امة أخرجت للناس" كلذا أرتأوا الباحثين للدراسة في هذا الموضوع السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض.

أسئلة الدراسة: تأتي الدراسة لتجيب عن السؤال المحوري التالي:

ما السير لتحصيل الرزق وعمارة الارض دراسة قرآنية؟ويتفرع عن هذا السؤال الأسئلة الفرعية التالية:ما الآيات القرآنية التي تحدثت عن السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض؟ما مفهوم السير لتحصيل الرزق لغة واصطلاحا؟ما كيفية السير لتحصيل الرزق؟ ما كيفية السير لعمارة الأرض؟

أهداف الدراسة: تتمثل أهداف الدراسة في الهدف المحوري الذي يتعلق ببيان السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض دراسة قرآنية، ويتفرع عن الهدف المحوري الأهداف الفرعية الأتية:

- بيان الآيات القرآنية التي تحدثت عن السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض.
  - بيان مفهوم السير لتحصيل الرزق لغة واصطلاحا.
    - بيان كيفية السير لتحصيل الرزق.
    - بيان كيفية السير لعمارة الأرض.

#### أهمية الدراسة:

أولا: اذ انها تتعلق بأشرف الكتب القران الكريم؛ فهي تبحث في مصطلح من مصطلحات القران الكريم.

ثانيا: أنها تتخذ التفسير الموضوعي عنوانا للدراسة.

ثالثا: أهمية سبر غور المصطلحات القرآنية والتعرف على سياقاتها ودلالتها.

رابعا: فهم مراد الله والاسترشاد بدلالات القران الكريم، مما يؤدي الى ريادة الامة؛ اذ تنبع الأهمية العملية للدراسة أنها تؤدي الى إفادة الباحثين والدارسين في مجال الدراسات القرآنية.

خامسا: تزود المربين وأصحاب القرار بمنهجية لتسيير الأمة الإسلامية عليها، من خلال الاسترشاد بالآيات القرآنية، وفهم مقاصد القرآن الكريم.

منهج الدراسة: اتبعت الباحثة للإجابة على اسئلة الدراسة ما يلي:

المنهج الاستقرائي: من خلال جمع الآيات القرآنية التي تتحدث عن السير في الارض في السياق القرآني واستقرائها.

المنهج الاستنباطي: بعد تحليل الآيات، خلصت الباحثة الى استنباط معنى السير ومجالاته وأهدافه المترتبة على السير في الارض في السياق القرآني.

#### الدراسات السابقة:

في حدود إطلاع الباحثة، ومن خلال مراجعتها مراكز البحث المختلفة، والشبكة العنكبوتية لم يقف الباحثين على دراسات عالجت الموضوع الحالي في صورته المقصودة بالبحث؛ وذلك أن الدراسة الحالية تختلف عن الدراسات السابقة كونها دراسة موضوعية لمصطلح من مصطلحات القرآن الكريم، تختلف في عنوانها عن الدراسات السابقة، حيث لم يقف الباحثين على دراسة تحمل ذات العنوان، بيد أنها عثرت على بعض الدراسات تتعلق ببعض جزئيات الدراسة الحالية، أو يمكن أن تخدمه. وسوف تعرض وفقاً لترتيبها الزمني بدءاً من الأقدم إلى الأحدث. دراسة صالح ١٠٠، والموسومة بـ الاعراض ونظائره في القرآن الكريم دراسة موضوعية وهدفت الدراسة إلى بيان مفهوم الاعراض لغة واصطلاحا، وبيان المعرضون والمعرض عنهم في القرآن الكريم، وبيان منهج أولي العزم من الرسل في دعوة المعرضين، وبيان التولي في ضوء القرآن الكريم وعلاقته بالإعراض، وبيان عقوبات المعرضين والمتولين عن دعوة الله تعالى في الدنيا، واستخدمت الدراسة المنهج الاستقرائي، وكان من أهم النتائج بيان الاعراض ونظائره في القرآن الكريم، وبيان علاقة الاعراض بالتولي.

#### أوجه الاتفاق والاختلاف:

و هدفت دراسة صالح إلى الكشف عن مفهوم الاعراض ونظائره في القرآن الكريم وبيان المعرضون والمعرض عنهم.



- اتفقتُ دراسة صالح مع الدراسة الحالية بأن كلا الدراستين دراسة موضوعية قرآنية كما اتفقتا في اتباع المنهج الاستقرائي في كلا الدراستين.
  - اختلفت الدراسة الحالية عن دراسة صالح بأنها درست السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض دراسة موضوعية .

دراسة جراد ٢٠١٣، والموسومة بـ" النظر ونظائره في القرآن دراسة موضوعية"، وهدفت الدراسة إلى البحث في لفظة النظر ونظائرها في القرآن الكريم، والوقوف على المعاني اللغوية والاصطلاحية، وبيان العلاقة بينهما، واشتملت الدراسة على بيان مفردة النظر وبشتقاته في السياق القرآني، وتحدثت الدراسة عن النظر ومشتقاته في الآيات المكية والمدنية، وقد بينت الدراسة موضوعات آيات النظر ومشتقاته في القرآن الكريم، وبيان العلاقة بين النظر ونظائره في القرآن الكريم، واستخدمت الدراسة المنهج الاستقرائي والتحليلي، وكان من أهم نتائج الدراسة أن ميادين النظر في القرآن الكريم تتلخص في أمرين النظرات الدنيوية والتي تشمل نظر الله إلى أعمال عباده والنظر إلى خلق الإنسان والسموات والأرض والحيوان والنبات، والنظر إلى الموت وسكراته، والنظر إلى الجنة وما فيها.

#### أوجه الاتفاق والاختلاف:

- هدفت دراسة جراد إلى الكشف عن مدلولات النظر ونظائرها في القرآن الكريم، وبيان ثمرات النظر.
- اتفقت دراسة جراد مع الدراسة الحالية في الإطار العام حيث ان كلا الدراستين تبحث في موضوعات القرآن الكريم؛ دراسة موضوعية. وكذلك في المنهج المتبع في الدراسة فكلا الدراستين اذ أنهما تتبعان المنهج الاستقرائي والمنهج التحليلي.
- اختلفت دراسة جراد عن الدراسة الحالية في نتائجها حيث أن الدراسة الحالية بينت السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض دراسة قرآنية. دراسة ال مشهراوي ٢٠١٧°، والمسومة بـ "السعي الإنساني بين الهداية والضلال (دراسة قرآنية موضوعية)، هدفت الدراسة إلى دراسة قرآنية موضوعية لموضوع السعي الإنساني بين الهداية والضلال، واستخدمت الدراسة المنهج الوصفي الموضوعي في التفسير، وكان من أهم نتائج الدراسة أن سعي الإنسان في حياته هو المحور المفصلي والركيزة الأساسية في بيان مصيره في الآخرة مع رحمة الله تعالى بعباده. أوجه الاتفاق والاختلاف:
  - هدفت دراسة ال مشهراوي إلى بيان مفهوم السعى في القرآن الكريم.
- اتفقت دراسة ال مشهراوي مع الدراسة الحالية في الإطار العام للدراسة اذ أن كلا الدراستين تبحث في موضوعات القرآن الكريم دراسة موضوعية.
- اختلفت دراسة ال مشهراوي عن الدراسة الحالية في نتائجها حيث أن الدراسة الحالية بينت مصطلح السير لغة واصطلاحا والسير لتحصيل الرزق دراسة قرآنية ، بينما بينت دراسة مشهراوي مصطلح السعي في القرآن الكريم.
- ما يميز الدراسة الحالية عن الدراسات السابقة: في ضوء ما تم عرضه من الدراسات السابقة بمحاورها المختلفة، واستخلص منها أوجه الاتفاق والاختلاف بين هذه الدراسة والدراسات السابقة ، تبين للباحثة أن الدراسة الحالية تختلف عن الدراسات السابقة في أنها درست السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض في القرآن الكريم دراسة موضوعية، .

## المبحث الأول: آيات السير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض في القرآن الكريم:

إن السير لفقه السنن هو من العبادة الكونية والتي تعني" وتنوعت الآيات التي تدل على هذا الهدف وهو السير من اجل تحصيل الرزق وعمارة الارض بين الآيات المكية والمدنية فذكرت ثلاث مرات في الآيات المكية في سورة سبأ في موضع واحد وفي سورة يوسف في موضعين، وفي الآيات المدنية في سورة المائدة في موضع واحد.

والآيات كما يلي: قال تعالى ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْبَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا آمِنِينَ ١٨﴾ [سبأ: ١٨].وقال تعالى ﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَنْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الْجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ ١٠﴾ [يوسف: ١].وقال تعالى ﴿وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَنْوَهُ قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ١٩﴾ [يوسف: ١٩].وقال تعالى ﴿وَجَاءَتْ سَيَارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَنْوَهُ قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ١٩﴾ [يوسف: ١٩].وقال تعالى ﴿أَجِلَ لَكُمْ صَيْدُ الْبَرِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ١٩﴾ [المائدة: ١٩].فالقرآن الكريم يدعو الأمة إلى الموازنة بين أمور الدنيا والآخرة ففي أهداف السير في القرآن الكريم تدعو المسلم إلى التفكر في السنن الإلهية والتفكر في حال الأمم السابقة وهذا يصب في الإيمان بالله تعالى والاستعداد للآخرة.



فالسير للطلب الرزق والسير من أجل السفر والترحال قال تعالى ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْبًا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا آمِنِينَ ١٨﴾ [سبأ: ١٨]، فالسير هنا للطلب الرزق والترحال من أجل تسيير القوافل فالسير هنا سير مادي بأجسامهم وأجسادهم فالعرب كانوا يسيرون القوافل من اليمن والشام " فالمسافر يخرج من قرية فيدخل الأخرى قبل دخول الظلام . فكان السفر فيها محدود المسافات، مأموناً على المسافرين كما كانت الراحة موفورة لتقارب المنازل وتقارب المحطات في الطربق" فالآية الكريمة تذكر نعم الله تعالى على أمة من الأمم، وهي نعمة الأمن وتيسير الأسفار وعمران بلادهم ، والمراد بالقرى التي بوركت قرى بلاد الشام فكان العرب إذا خرجوا من مأرب إلى البلاد الشامية قوافل للتجارة وبيع الطعام سلكوا طريق تهامة ثم الحجاز ثم مشارف الشام ثم بلاد الشام ، فكانوا كلما ساروا مرحلة وجدوا قربة أو بلداً أو داراً للاستراحة واستراحوا وتزودوا فكانوا من أجل ذلك لا يحملون معهم أزواداً إذا خرجوا من مأرب ويحتمل أن سبأ أقاموا مبانى يأوون إليها عند كل مرحلة من مراحل أسفارهم واستنبطوا فيها الآبار والمصانع وأوكلوا بها من يحفظها ويكون لائذاً بهم عند نزولهم . فيكون ذلك من جملة ما وطِّد لهم ملوكهم من أسباب الحضارة والأمن على القوافل، وقد تكون إقامة هاته المنازل مجلبة لمن يقطنون حولها ممن يرغب في المعاملة مع القافلة عند مرورها 7. و"معنى تقدير السير في القرى: أن أبعادها على تقدير وتَعادل بحيث لا يتجاوز مقدار مرحلة . فكانَ الغادي يقيل في قرية والرائح يبيت في قري أي قدرنا مسافات السير في القري في أبعادها، وجملة سيروا في ليالي . وهذا القول هو قول التكوين وهو جعلها يسيرون فيها، وهو وصيغة الأمر للتكوين أي سيروا بينها وكانوا يسيرون غدوًا وعشيًا فيسيرون الصباح ثم تعترضهم قرية فيريحون فيها ويقيلون ، ويسيرون المساء فتعترضهم قرية يبيتون بها، سيروا فيها ليالي وأياماً :أي سيروا كيف شئتم . وتقديم الليالي على الأيام للاهتمام بها في مقام الامتنان لأن المسافرين أحوج إلى الأمن في الليل منهم إليه في النهار لأن الليل تعترضهم فيه القُطاع والسباع"^. فهذا السير الذي هم في مأمن فيه من خلال القرى الظاهرة التي يستريحون فيها من عناء السفر ومشقته هي من نعم الله تعالى على العرب، فالسير المأمورين به هو السير المادي للعمل وطلب الرزق قدرنا سيرهم بين هذه القرى ، وكان مسيرهم في الغدو والرواح على قدر نصف يوم ، فإذا ساروا نصف يوم وصلوا إلى قرية ذات مياه وأشجار ، فقيل كانت المرأة تخرج ومعها مغزلها ، وعلى رأسها مكتلها فتمتهن بمغزلها فلا تأتى بيتها حتى يمتلئ مكتلها من الثمار ، وكان ما بين اليمن والشام كذلك ، سيروا فيها، أي : وقلنا لهم سيروا فيها ، وقيل : هو أمر بمعنى الخبر أي : مكناهم من السير فكانوا يسيرون فيها ، ليالي وأياماً أي : بالليالي والأيام أي وقت شئتم ، آمنين لا تخافون عدواً ولا جوعاً ولا عطشاً ، فبطروا وطغوا ولم يصبروا على العافية ، وقالوا : لو كانت جناتنا أبعد مما هي كان أجدر أن نشتهيه<sup>9</sup>. فالأمة الإسلامية مأمورة بالسير لتحصيل الرزق وعمارة الأرض يقول الطبري في تفسير "وقلنا لهم سيروا في هذه القرى" ' ويذكر شهوان: أن من السنن الريانية في التصور الإسلامي التي اعتنى بها ابن خلدون السنن الاقتصادية فيرى ابن خلدون ان العامل الاقتصادي مهم في تطور البلدان والمجتمعات والأمم فمبنى الحكم والملك يتحدد في أمرين القوة العسكرية والقوة الاقتصادية والخلل في المجتمعات يبتدئ في هذين الاساسين ١١.

وقال تعالى : ﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ لا تَقْتُلُوا يُوسُف وَٱلْقُوهُ فِي غَيابَتِ الْجُبِ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَيّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ ١٠ ﴾ [يوسف: ١٠] والسيارة هذا هم" الذين يريدون مكانا بعيدا "١٠ ، دلالة على مشيهم وترحالهم وسيرهم لمسافات بعيدة، ويقول ابن عاشور هم " الجماعة الموصوفة بحالة السّير وكثرته ، فتأنيثه لتأويله بالجماعة التي تسير مثل الفلاّحة والبَحّار "١٠ .وهذا يدل على أن السير لطلب الرزق يتطلب اتباع كل الوسائل الممكنة والمباحة والبحث عن أسباب تحصيل الرزق، وذلك أن الإنسان مستخلف في الأرض وأن الله قد سخر الكون بما فيه للبشر، وحري بالمسلم أن يستثمر ويستغل خيرات الكون وكنوزه بما فيه ليصل إلى الاكتفاء والرقي والازدهار وهذا ما يصل إليه الأفراد بمجموعهم إلى الاكتفاء والرقي والازدهار وهذا ما يصل إليه الأفراد بمجموعهم إلى ازدهار مجتمعاتهم. فالآية الكريمة تتحدث عن أخوة يوسف عندما أرادوا ان يكيدوا له ويبعدوه عن وجه أبيهم فاقترح بعضهم أن يلقوه في غيابة الجب يلتقطه بعض المارة، والمفردة التي استعملها القرآن الكريم هي السيارة وهي دليل على سفرهم الطويل وهو أمر مباح وذلك لطلب الرزق والسفر من أجل ذلك، ولم يذكر بطريقة الذم والتحقير بل ذكر في موضعين في السورة في الآية العاشرة قال تعالى هألُمُ قَائِسُهُ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيابَتِ الْجُبِ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَيّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ ١٠ ﴾ [يوسف: ١٠]، والآية التاسعة عشر قال تعالى هيارة أي قافلة سميت سيارة من السير الطويل كالكشافة والجوالة والقوالة والقوالم الميان دريد مصر، فأخطأوا الطريق فنزلوا قريبا من الجب، وهم القوم المسافرون، سموا سيارة في الأرض، "كانت رفقة من مدين تريد مصر، وأخطأوا الطريق فنزلوا قريبا من الجب،

وكان الجب في قفر بعيد من العمران للرعاة والمارة، وكان ماؤه مالحا فعذب حين ألقي يوسف عليه السلام فيه، فلما نزلوا أرسلوا رجلًا من أهل مدين يقال له مالك بن ذعر، لطلب الماء"٥٠٠.

 وفي قوله تعالى ﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللّهَ الّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ٩٦﴾ [المائدة: ٩٦]، والسيّارة: الجماعة السائرة في الأرض للسفر والتجارة، مؤنث سيّار، والتأنيث باعتبار الجماعة. قال تعالى : وجاءت سيّارة، والمعنى أحلّ لكم صيد البحر تتمتّعون بأكله ويتمتّع به المسافرون ، أي تبيعونه لمن أراد. والسيارة هم المسافرين يتزوّدون بطعام البحر في سفرهم. وطعام البحر ما يقذف به إلى الساحل ١٦. فالسير المادي المطلوب من خلال الآيات الكريمة هو السير لتحصيل الرزق، والسير لعمارة الأرض:

## المبحث الثانى: المفاهيم الواردة في الدراسة لغة واصطلاحا:

- أولا: السير لغة واصطلاحا : ترجع كلمة السير في اللغة إلى الأصل الثلاثي: (سير) سير :السَّيْر: معروفٌ، سار يَسِير سَيْراً ومَسيراً، سري : السُّرَي: سي ر اللَّيل، وكلُّ شيءٍ طرق ليلاً فهو سار . سَرَى يسري سُرىً وسَرْياً .والسّاريةُ من السّحاب: التي تجيء بين الغادية والرّائحة ليلا، وسري وأسري، لغتان، وقرئ: سَرَى بعَبْدِهِ ليلاً: أي وسَرَى به وأَسرَى به سواء 1<sup>7</sup>.سَيَرَ: السِّينُ وَالْيَاءُ وَالرَّاءُ أَصْلٌ يَدُلُّ عَلَى مُضِىّ وَجَزيَان، يُقَالُ سَارَ يَسِيرُ سَيْرًا، وَذَلِكَ يَكُونُ لَيْلًا وَنَهَارًا ، وَالسِّيرَةُ :الطَّربِقَةُ فِي الشَّيْءِ وَالسُّنَّةِ ، لِأَنَّهَا تَسِيرُ وَتَجْرِي، يُقَالُ سَارَتْ ، وَسرْتُهَا أَنَا، قَالَ: فَلَا تَجْزَعَنْ مِنْ سُنَّةٍ أَنْتَ سِرْتَهَا، فَأَوَّلُ رَاضٍ سُنَّةً مَنْ يَسِيرُهَا ، وَالسَّيْرُ : الْجِلْدُ ، مَعْرُوفٌ ، وَهُوَ مِنْ هَذَا سُمِّيَ بِذَلِكَ لِامْتِدَادِهِ ; كَأَنَّهُ يَجْرِي، وَالْمُسَيَّرُ مِنَ الثِّيَابِ :الَّذِي فِيهِ خُطُوطٌ كَأَنَّهُ سُيُورٌ 18.وتعني أساره: جعله يسير، والدآبة أرسلها إلى المرعى، وسايره: ساره معه وجاراه يقال فلان لا تساير خيلاه: إذا كان كذابا، وسيره: أساره وفلانا من بلد او موطن أخرجه وأجلاه والمثل او الكلام جعله سائرا شائعا بين الناس، وفلان سيرة: حدث بأحاديث الأوائل. السير: المضى في الأرض ورجل سائر وسيار، والسيارة: الجماعة، قال تعالى: (﴿وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ ﴾ [ يوسف: ١٩] ، يقال سرت ، وسرت بفلان، وسرته، وسيرته على التكثير فمن الأول قوله: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا ﴾ [الحج: ٤٦]ومن الثاني سرت به قوله (﴿فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ﴾ (القصص: ٢٩)، ولم يجيء في القران القسم الثالث وهو سرته، والرابع وسيرته قوله: ﴿ وَسُيرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ٢٠﴾ (النبأ: ٢٠)، وقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرّ وَالْبَحْر ﴾ [يونس: ٢٢]، ورد في لسان العرب: سير: في حديث حذيفة تساير عنه الغضب توفي حديث نصرت بالرعب مسيرة شهر ٢٠، سار سيرا وسيرة وتسيارا ومسارا ومسيرة : أي مشى ، وبقال سر عنك اي تغافل واحتمل ، وفيه اضمار كأنه قال سر ودع عنك المراء والشك الكلام ونحوه او المثل ونحوه شاع وذاع ، فهو سائر وسيار وفي المثل (أسائر اليوم وقد زال الظهر) يضرب في اليأس من الحاجة والشيء وبه جعله يسير، ودآبة ونحوها ركبها، والسنة والسيرة سلكها واتبعها ٢٠.س َيْرُ: الذَّهابُ، كالمَسِيرِ والتَّسْيارِ والمَسِيرةِ والسَّيْرُورة ، وسارَ يَسِيرُ وسارَهُ غيرُهُ وأسارَهُ وسارَ به وسَيَّرَهُ، والاسمُ : السِّيرَةُ، وطريقٌ مَسُورٌ ورجلٌ مَسُورٌ به ، سَيْرَةُ : الضَّرْبُ من السَّيْر ، سُورَةُ: الكثيرُ ، السَّيْر ، سِيرَةُ : السُّنَّةُ، والطريقةُ ، والهيئنَّةُ ، والمِيرَةُ ، سيارة : القافلة ، سَيْرُ : الذي يُقَدُّ من الجِلْدِ ٢٣. س ي ر : قولِه تعالى: ﴿ الْقُرَى ۚ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ [يوسف: ١٠٩]، السير: المضى في الأرض. قال تعالى: ﴿فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ﴾ [القصص: ٢٩]؛ أي مضى. قال الراغب: يقال: سرب بفلان وسيرته على التكثير ومن الأول: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ [الأنعام : ١١]. ومن الثاني: ﴿وَسَارَ بِأَهْلِهِ} [القصص: ٢٩] ولم يجيء في القرآن القسم الثالث. ومن الرابع: ﴿وَسُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا} [النبأ: ٢٠]، وقوله: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْسِبُونَ ٨٨﴾ [غافر: ٨٦] ، قيل: هو حث على السير بالجسم. وقيل: هو حث على إجالة الفكر ومراعاة أحواله ٢٠، ويؤيده الحديث في وصف الأولياء: أبدانهم في الأرض سائرة وقلوبهم في الملكوت جائلة، ومنهم من حمله على الاجتهاد في العبادة الموصلة إلى نيل الثواب الأخروي. "٢ ومن خلال ما تقدم من بيان لمعانى كلمة السير في اللغة، يتضح ما يلى:
  - إن كلمة السير ترجع إلى الأصل اللغوي (سير) وهي تعني المضي في الأرض.
    - السُرى: السير ليلا، والسير: المضى والجريان وذلك ليلا او نهارا.
      - السيرة: الطريقة في الشيء لأنها تسير وتجري.
      - السير: يطلق على ما فيه جريان وامتداد وانتشار.







\* إن كمامة السير في اللغة تحمل معنيين، أحدهما حسي يتعلق بالسير والمضي الحسي والانتقال من مكان إلى آخر، وألآخر معنوي يتعلق بتجوال العقل في الكون والمخلوقات وأحوال السابقين من الأمم والاعتبار من كل ذلك وهذا الاعتبار يفيد في السير والمضي في الأرض واعمارها على أكمل وجه.

\* إن ورود السير في القرآن الكريم، غالبا ما يرد لإفادة المعنى المعنوي، وهو تجوال العقل في السنن الإلهية، في الكون والأنفس والمجتمعات البشرية، والسنن الربانية في أحوال يوم القيامة، وأخذ العبرة من كل ذلك.

إن مصطلح السير في الأرض من المصطلحات القرآنية التي تندرج تحت معنيان الأول: الحث على السياحة في الأرض بالجسم، كقوله تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ ﴾ [يونس: ٢٦]، والثاني: الحث على اجالة الفكر كقوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ٢٤﴾ [الحج: ٤٦]. " والتسيير ضربان: أحدهما: بالأمر، والاختيار والإرادة من السائر نحو كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾ [يونس ٢٢]، أي " يجعلكم تسيرون بما حولكم من مراكب وما يسر لكم من أسباب"٢٠

والثاني: بالقهر والتسخير كتسخير الجبال قال تعالى ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِرَتْ ٣﴾ [التكوير: ٣]، أي" وتسيير الجبال انتقالها من أماكنها بارتجاج الأرض وزلزالها، "وإذا الجبال سيرها الله، فكانت سرابا، وهباء منبثا وقوله: ﴿ وَسُيِرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ٢٠﴾ [النبأ: ٢٠] "٢٠، التسيير :جعل الشيء سائراً، أي ماشياً وأطلق هنا على النقل من المكان أي نقلت الجبال وقلعت من مقارّها بسرعة بزلازل أو نحوه ٢٠.

والسيرة: الحالة التي يكون عليها الانسان وغيره، غريزيا كان او مكتسبا، يقال: فلان له سيرة حسنة، وسيرة قبيحة وقوله: ﴿قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفُ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولَى ٢١﴾ [طه: ٢١] ٢٩، وفي تفسير السعدي: في معنى سيرتها الوارد في الآية أي: هيئتها وصفتها، أي الحالة والهيئة التي كانت عليها الأولى ٣٠. ولان هذا المبحث يعنى بدراسة مفردة السير في الاصطلاح، وعند رجوع الباحثة إلى العديد من المؤلفات والكتب لم تقف على وجود معنى اصطلاحي شامل لمصطلح السير في الأرض ، الا ما كان في بعض الرسائل من إشارات لهذا المصطلح ومنها: يقول ابن القيم " وكذلك كل موضع امر الله سبحانه فيه بالسير ، سواء سير حسي على الاقدام والدواب أو سير معنوي بالتفكر والاعتبار أو كان اللفظ يعمهما وهو الصواب فأنه يدل على الاعتبار والحذر أن يحلَّ بالمخاطبينَ ما حَلَّ بأُولئك، ولهذا أمر سبحانه أولى الأبصار بالاعتبار بما حل بالمكذّبين، ولولا أن حكم النظير حكم نظيره حَتَّى تعبر العقول منه إليه لما حصل الاعتبار "٣

و يقول الدكتور شريف الخطيب: " ولا يقتصر القران الكريم على مجرد عرض هذه السنن ، وضرب الأمثلة التطبيقية لها في حياة الأمم ، بل إنه يدعو الناس في كثير من آياته الى السير في الأرض والنظر فيها ، لكي يعرفوا سنن الله في الحياة وما جرى منها على الأمم السابقة حتى ينتفعوا بمعرفتها في حياتهم ... اذا ساروا وفق سنة الله تعالى في خليقته " ٣٦، فالخطيب يرى أن القرآن لا يقتصر على عرض السنن الإلهية وعرضها بل إنه يضرب عليها أمثلة تطبيقية ويدعو الناس من خلال دعوته إلى السير والنظر وفقه السنن التي أجراها الله على السابقين وذلك لينتفعوا من معرفتها في حياتهم.فإن آيات السير تدعو الناس الى السير والنظر لتعرف سنن الله في الحياة ، والسنن الإلهية تتقسم الى قسمان يقول الخطيب : " فقد خلق الله تعالى الكون والحياة ، وسيرهما وفق سنن ثابتة تحكم سيرهما في كلا الجانبين ؛ جانب الحياة الطبيعية ، وجانب الحياة الانسانية "٣٦" ، فالسنن الإلهية تتنوع فمنها ما هو في الجانب الطبيعي الكون وما فيه ومنها ما هو في الجانب الإنساني اذ يترتب على معرفة السنن والالتزام بها ثواب او عقاب ، وبناء على المفردات والمعاني اللغوبة وبعد استقراء لآيات السير في القرآن الكريم وتفسيرها تبين ان السير يدعو الى البحث والاستقراء والانتقال بالبدن والفكر وتجوال العقل في السنن الإلهية في الكون والأنفس والمجتمعات البشرية وفقه السنن الربانية في أحوال القيامة التي تحدث عنها القرآن الكريم، وأخذ العبرة من كل ذلك ، وذلك للنجاة في الدارين.إن السير والنظر والاعتبار من السابقين واللاحقين والنظر في تاريخ الأمم وأخذ العبرة من نهاياتهم وعاقبة المنحرفين ، والعلو والتقدم لطائعين ، والاستفادة من تجاربهم ، والعمل على عمارة الكون ، بكل ما اوتى الانسان من طاقات ، ولتكون هذه العمارة سبب لعلو والتقدم في الدنيا والنجاة في الدار الاخرة ، وان استقراء تاريخ الأمم وتفسير هذا القصص وهذا التفسير لا يكون الا بميزان الله باستقراء سنن الله في المجتمعات البشرية ، والدعوة لتعرف سنن الله في الكون والعالمين والتعرف على السنن الاجتماعية في المجتمعات، ودعوة لتعرف سنن الله في الكون والمجتمعات فهو فقه السنن الإلهية، ومنها على سبيل المثال لا الحصر أسباب التمكين والتعرف الى سنة الله في المداولة وسنة الله في التغيير والسنة الإلهية في النصر والهزيمة وتتبع حركة الكون وتاريخ الأمم .السير اصطلاحا: هو الأمر والحث







والدعوة الى استقراء السنن الإلهية وفقهها والعمل بمقتضاها من خلال استخدام العمليات العقلية العليا مثل النظر والتدبر والتأمل وغيرها للوصول إلى التميز الأممي والشهود الحضاري في الدنيا، ونيل رضوان الله في الآخرة.

قال ابن منظور في لسان العرب: الرزق: من رزق: الرازقُ والرَزَاقُ: في صِفَة اللّه بَعَالَى لأَنه يرزُق الْخُلْقِق أَرِزَقها وأوصَلها إلَيْهِمْ، وقَعَال مِنْ أَبنية المُبالغة، والرَزقُ نمعُرُوفٌ، والأرزاقُ نوعانِ نظاهِرةً للأَبدان كالأقوات، وَبَاطِئةً لِلْفُوبِ والنَّفوس كالمَعارِف وَالْغُلُومِ؛ قال الله تَعَالَى : ﴿ وَهَا مِن دَائَةٍ فِي الأَرْضِ إِلّا عَلَى اللهِ رَفَّها وَيَعلَمُ مَسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوَدَعَها كُلُّ فِي كِتَابٍ لَلْفُوبِ كالنَّهِ المُبالغة، وهِي وَاصِلَة إليهم ٢٠٠٠. والرزق هو ما تقوم به حياة كل كائن حي مادي كان أو معنوي، وبانعدامه تنعدم أسباب الحياة، وإن السير لتحصيل الرزق ما هو إلا عصب لها. وكما أن الأفراد متفاوتون في درجة الاشباع وفي درجة التحصيل والسعي في طلب الرزق، وطلب الرزق في الإسلام ما هو إلا وسيلة لا غاية في حد ذاته، فهو الطريق الموصل إلى تحقيق الاستخلاف الرباني وعلو الأمة بين الأمه. وهذا السير والسعي لطلب الرزق من القوة التي أمر القرآن الكريم إلى إعدادها قال تعالى ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِن قُوّةٍ وَمِن ربَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُق اللهِ وَعَدُوكُمُ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لا تَعَلَمُونَهُمُ الله يَعْلَمُهُمْ الله يَعْلَمُهُمُ الله يَعْلَمُهُمُ الله يَعْلَمُهُمُ الله يَعْلَمُهُم وَالْتَربين على قتالهم ، فدخل في ذلك أنواع الصناعات التي تعمل فيها أصناف الأسلحة والآلات من المدافع والرشاشات ، والطيارات الجوية ، والمراكب البرية والبحرية ، والحصون والقلاع والخنادق ، وآلات الدفاع ، والرأي : والسياسة التي يجب أن تكون متوفرة في المجتمع الهما المجتمع الذي يتمتع أفراده بالاستقلالية والاستقرار الفرد ويرتبط ذلك بالمجتمع المسلم المجتمع الذي يتمتع أفراده بالاستقلالية والاستقرار المود ويرتبط ذلك بالمجتمع المسلم المجتمع الذي يتمتع أفراده بالاستقلالية والاستقرار الاقتصادي بذلك مما يؤدي إلى سيادته على المجتمع المسلم المجتمع الذي يتمتع أفراده بالاستقلالية والاستقرار الاقتصادي بذلك مما يؤدي إلى سيادته على المجتمع المسلم المجتمع الذي يتمتع أفراده بالاستقلالية والاستقرار الاقتصادي بذلك مما يؤدي إلى سيادته على المجتمعات الأخرى.

#### المبحث الثالث: السر لتحصيل الرزق:

إن السير لتحصيل الرزق في المنهج الإسلامي يهدف إلى تحقيق الأمن الاقتصادي للمسلم والذي يحقق تمام الكفاية للفرد؛ الكفاية في المأكل والمشرب والملبس والمسكن، وتحقيق الاكتفاء الذاتي للأمة أي أن يكون لديها من الإمكانات والقدرات والخبرات والوسائل ما يمكنها من الوفاء بحاجتها المادية والمعنوية ويسد الثغرات المدنية والعسكرية عن طريق ما يسميه الفقهاء فروض الكفاية وهي تشمل كل علم او عمل او صناعة او مهارة يقوم بها أمر الناس في دينهم ودنياهم ، من خلال استغلال الموارد الاقتصادية والتشغيل الكامل لها، ومن خلال تحقيق التوزيع العادل للمدخولات المالية ومراعاة مبدأ تكافئ الفرص، ويؤدي ذلك كله إلى تحقيق الاستقلال والاستقرار الاقتصادي والاجتماعي وتخلص الامة من التبعية ٢٦. فالاقتصاد الإسلامي للمجتمع والأمة الإسلامية يهدف إلى سد حاجة الإنسان وحاجة من يعول، ونفع عباد الله تعالى، ونفع الحيوانات والطيور، والتمتع بنعم الله تعالى شكرا له، والابتلاء والاختبار، وإعداد القوتين المعنوية والمادية للمجاهدين في سبيل الله تعالى، ورواج المال بين الناس ٣٧، وغيرها الكثير من الأهداف التي تعمل على تعزيز المجتمع والأمة المسلمة لتصبح أقوى الأمم. وكما يترتب على انعدام السير لطلب الرزق في الأرض آثار سلبية على المستوى الفردي والجماعي، مثل الفقر والجوع والخوف وسوء التغذية والبطالة والحروب والصراعات والهجرة والنزوح والتفكك الأسري والأمراض والاوبئة يقول القرضاوي: عن آثار الفقر أنه خطر على العقيدة والأخلاق والسلوك والفكر الإنساني والأسرة وعلى المجتمع واستقراره، ويقول الغزالي أن النسبة الكبرى من الرذائل تعود الى الثالوث المجتمعي وهو الفقر والجهل والمرض ٢٨. ولقد تعوذ الرسول عليه السلام من الفقر فقال عليه السلام: " اللهم إني اعوذ بك من الكفر والفقر "٣٩، وتمتد آثار الفقر لتصل إلى عقيدة الفرد، وأخلاقه وسلوكه وفكره، وله خطر على الأسرة وتكوينها واستمرارها فالفقر هو من أحد الأسباب التي تحول بين الشباب وبين الزواج<sup>، ٤</sup> لذا ما يوجب على الفرد السير لطلب الرزق والسعى له، من خلال العمل فالعمل " ركن لا بد منه لدوام الحياة على الأرض قاطبة والإنسان الذي يعمل هو القادر على تأمين حاجاته وحاجات اسرته المتعددة فهو بهذا يحقق أمنه الاقتصادي على مستوى أسرته ومن ثم على مستوى أمته ووطنه والعمل أحد العناصر المهمة في تحقيق الأمن الاقتصادي" ١٠ وهو الأساس الذي يقوم عليه السير لطلب الرزق في الأرض. إن الإسلام يعتبر العمل ليس حرصا على الحياة فحسب، بل أساس كل شيء، فهو أساس التقرب الى الله تعالى، ولِذلك قرن بالإيمان قال تعالى : ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ٧﴾ [الزلزلة: ٧]، وهو أساس الاقتصاد الإسلامي ٤٠. وقد استعمل أبو عبيدة في عمل في عام الرمادة حين طلب متطوعين من المسلمين يذهبون مع قوافل الطعام وقسمها على النحو الذي أراد عمر فلما بعث اليه







بألف دينار رفضها أبو عبيدة وقال: إني لم أعمل لك يا ابن الخطاب انما عملت لله ولست أخذ من ذلك بشيء فقال عمر: قد اعطانا رسول الله عليه السلام في أشياء بعثنا لها فكرهنا ذلك فأبى علينا رسول الله فاقبلها أيها الرجل واستعن بها على دينك ودنياك فقبلها أبو عبيدة "أ. فرع ا: خصائص السير لتحصيل الرزق في الأرض كثيرة منها: إن المسلم الذي يلتزم أمر الله في سعيه على تحصيل رزقة، لا بد له من معرفة خصائص تحصيل الرزق، حتى يكون على وعي ودراية عن كسب رزقه، ويوظف فهمه لعقيدة المسلم، وفقهه للسن الإلهية ومعرفة أسرار الأشياء، واتخاذه الأسباب المؤدية إلى تحصيل رزقه؛ على بصيرة من الله ونور، منطلقا بذلك من عقيدته بالله تعالى، وفقه سنن الله ومعرفة أسرار الأشياء وبيان ذلك بالتالى:

أولا: الخاصية العقدية: وذلك الإيمان بأن الله تعالى هو المالك الحقيقي لكل شيء وإن كل ما يمتلكه من أرزاق في الأرض ما هي إلا ملكية مؤقت في الأرض ليقوم بعبادة الله تعالى على أكمل وجه وإنما الملكية لله تعالى قال تعالى: ﴿ فِلَهِ مُلكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١٢٠﴾ [المائدة: ١٠ ١]وقال تعالى: ﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللّهِ الّذِي آتَاكُمْ ﴾ [النور: ٣٣]وهذه الخاصية تميز المذهب الاقتصادي الذي جوهره السير لطلب الرزق عن جميع المذاهب الاقتصادية أو الايدلوجيات الأخرى لان الأصل في الملكية لله تعالى، فالملكية والسيادة تشمل جميع المنافع الأرضية، والتي تعود للأصل الإلهي، والانسان مستخلف في الأرض، يحق له الانتفاع والاستمتاع بها، ووجودها الشرعي وعدمه مشروط بطريقة اكتسابها؛ من عمل، أو هبة، أو ميراث، وباستعمالها بالطريقة الصحيحة، وتفقد شرعيتها، إذا تتفضت مع مبادئ المنهج الرباني من العدل والمساواة، وتم احتكارها واستغلالها بالتبذير والسفه والاسراف؛ والإيمان الكامل بما أمر الله تنالى من أسباب تحصيل الرزق وتجنب ما نهى عنه قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلّا بِالنّبِي هِيَ أَحْسَنُ حَتّى يَبْلُغُ الشَّدَهُ وَأُوفُوا بِالْعَهِدِ الْمُسْرِفِينَ ٣١﴾ [الأعراف: ٣١]وقال تعالى ﴿ وَلا بَنْبِطُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالأَذَى كَالَذِي يَنْفِقُ مَالَهُ رِبَاءَ النّاسِ وَلا يُؤمِنُ الْمُمْوِينَ ٣١﴾ [الأعراف: ٣١]وقال تعالى ﴿ يَ اللّبِي آمَنَ وَالْمُنْوا وَالْمُرَبُوا وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَي تَعْمَلُوا عَلْمُ اللّهُ وَي تحصيل الرزق التي دعت إليها آيات السير وفقه سنن الله في تحصيل الرزق التي دعت إليها آيات السير وفقه سنن الله في تحصيل الرزق من خلال الالتزام بمنهج الله تعالى.

ثانيا :الخاصية العبادية: إن السير لتحصيل الرزق والسعى في الأرض ومزاولة النشاط الاقتصادي عبادة يؤجر عليها الفرد لأنها من الضروريات التي تمكن الفرد المسلم والمجتمع المسلم من أن يتقاعس ومن يترك طلب الرزق فأنه آثم ٤٠.فطلب الرزق أمر به الله تعالى فى القرآن الكريم قال تعالى ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ۖ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ٥ ١﴾ [الملك: ١٥]، والكسب كسبان واجب ومستحب، فالواجب مثل الرجل المحتاج إلى نفقته على نفسه أو عياله أو قضاء دينه وهو قادر على الكسب ، وإذا تركه كان عاصيا آثما، وأما الكسب المستحب مثل من اكتسب ما يتصدق به أنه القول الرسول عليه السلام: " على كل مسلم صدقة قالوا: يا رسول الله فمن لم يجد قال: يعمل بيده ينفع نفسه ويتصدق قالوا: فإن لم يجد قال: يعين ذا الحاجة الملهوف قالوا: فأن لم يجد قال: فليأمر بالمعروف وليمسك عن الشر فإنها صدقة ٢٠ وكذلك لا يجوز الاسراف في الرزق بعد تحصيله قال تعالى ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زبِنَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ٣٦﴾ [ الأعراف :٣١ ]وقال تعالى ﴿وَلَا تُؤْتُوا السَّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴿ [النساء: ٥] فالمعتقدات الإسلامية تؤثر في الحياة الاقتصادية للفرد فالعقيدة والتوحيد أصل العدل واصل الصلاح والإيمان، والإيمان يأمر بالعدل في كل شيء، ومنها التعاملات المالية، والاقتصادية، التي يتطلبها السير لطلب الرزق، والإنسان يحتاج إلى القوانين والأنظمة التي تحكم أمور حياته ودقائقها، ومنها طلب الرزق والكسب، وهذه الأمور تحتاج إلى القيم الأخلاقية والمثل العليا ليقتدي بها الفرد، ويستمد هذه القيم من الشرع الرباني وسيرة المصطفى عليه السلام فالعقيدة الإسلامية تحث على التخلق بالأخلاق والقيم الربانية في جميع المعاملات الاقتصادية أن . وكما أن بالإيمان والعمل الصالح تَحصُل الحياة الطيبة: قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٩٧﴾ [النحل: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿اللَّ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيم خَبِيرِ ١ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ٢ وَأَن اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إلَيْهِ يُمَتِّعْكُمْ مَتَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلِ مُسَمًّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَصْلِ فَصْلَهُ ۖ وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم كَبير ٣﴾ [هود: ١ - ٣]، والمتاعُ الحسن قد يكون بالنوع كما يكون بالكمّ في هذه الحياة الدنيا، أما في الآخرة، فهو بالنوع والكم، وبما لم يخطُر على قلب بشر.وبإيمان الفرد وتقواه لله تعالى يحصل له الرخاء الدنيوي والراحة من ضنك العيش قال تعالى :﴿وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا







عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٩٦﴾ [الأعراف: ٩٦]، والبركات التي يَعِد الله بها الذين يؤمنون ويتَّقون في توكيد ويقين ألوان شتى، لا يُفصِّلها النص ولا يُحدِّدها، وإيحاء النص القرآني يُصوِّر الفيض الهابط من كل مكان، النابع من كل مكان، بلا تحديد ولا تفصيل ولا بيان، فهي البركات بكل أنواعها وألوانها، وبكل صورها وأشكالها، ما يَعهَده الناس وما يتخيَّلونه، وما لم يتهيأ لهم في واقع ولا خيال وقال تعالى:﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ۖ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۚ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ٠٠ يَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ۚ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ١ ٥ وَيَا قَوْم اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِنَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتكُمْ وَلَا تَتَوَلُّوا مُجْرِمينَ ٢٠﴾ [هود: ٥٠-٥٦] وبِقول الجزائري: في تفسير هذه الآية الكريمة أن الآيات الكريمة جاءت على لسان هود عليه السلام في دعوته لقومه لعبادة الله تعالى وذكر تخصيصا الرزق بكثرة المطر لأن قوم هود كانوا أهل بساتين وزروع، وحياتهم متوقفة على المطر ٤٩. فالماء هو عصب الحياة فبإيمان الفرد بالله تعالى سوف يرزقه رزقا وفيراً، كما وعد قوم هود بالمطر لأن رزقهم متوقف على المطر، فهو رزق بحد ذاته حيث بنزوله يتوفر الماء للشرب للإنسان والدواب وتنبت النباتات من الأرض التي يتوفر بها طعامهم لما لنزول الأمطار فوائد عديدة بالإيمان والتقوى يكون النصر والتمكين والنجاة: قال تعالى : ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَبَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ١ ٥ ﴾ [غافر: ٥١] أي: لننصرهم في الدارين؛ أمَّا في الدنيا، فبإهلاكِ عدوهم واستئصاله عاجلاً، أو باظفارهم بعدوّهم واظهارهم عليه ، وجعل الدولة لهم والعاقبة لأتباعهم، وأما في الآخرة في جنان الخلد، وقال تعالى ﴿بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَبَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلَافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوّمِينَ٥٢١﴾ [آل عمران: ١٢٥]، ﴿فَهَلْ يَنْتَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيّام الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِهِمْ قُلْ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ١٠٢ ثُمَّ نُنَجِّي رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنْج الْمُؤْمِنِينَ ١٠٣﴾ [يونس: ١٠٣-١٠٣] ثالثا: الخاصية الكمالية: وهذه الخاصية تعنى أن الأرض تتسع لبني البشر رزقا ومكانا مع امتداد الزمن قال تعالى ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلٌّ فِي كِتَابِ مُبِين ٦ ﴾ [هود: ٦] وقال تعالى ﴿وَالْأَرْضَ مَدْدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونِ ١٩ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَنْ لَسْتُمْ لَهُ برَازِقِينَ ٢٠ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَر مَعْلُوم ٢١﴾ [الحجر: ١٩-٢]فالأرض مذللة للبشر قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ١٠﴾ [الملك: ١٥]وقال تعالى : ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ١٠﴾ [الزخرف: ١٠]والبحار والانهار مسخرات للبشر قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَريًّا وَبَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَبَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَنْتَغُوا مِنْ فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ١٤﴾ [النحل: ١٤] وقال تعالى ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ ٣٢﴾ [إبراهيم: ٣٢]ومن خصائص هذه الخاصية أن لكل شيء سبب، وتقسم إلى أسباب مادية وأسباب معنوبة فمن أمثلة الأسباب المادية: قوله تعالى : ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ٢٢﴾ [البقرة: ٢٢]، ومن أمثلة الأسباب المعنوية، قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ ٢٩﴾ [الأنفال: ٢٩] وأن الأخذ بهذه الأسباب لا ينافي التوكل، فحقيقة التوكل الثقة بالله والطمأنينة به والسكون إليه فالتوكل - كما قال الإمام أحمد- هو عمل القلب<sup>، °</sup>، وإيمان الفرد بالتوكل على الله وإيمانه بأنه يجب عليه الأخذ بالأسباب سواء المادية أو المعنوية وأن السير والسعى لاكتساب الرزق لا يُنافى التوكل وقال عليه السلام: (لو أنكم كنتم تَوكَّلون على الله حق توكُّله، لرُزقتم كما يُرزق الطير، تغدو خماصًا وتروح بطانًا) °، وهذا التوكل لا ينافي أن الله تعالى هو الرزاق ذو القوة المتين فلا يخاف على رزقه فالله سبحانه وتعالى هو الرزاق فرزقه غير مربوط بفرد من الافراد يرزقه حيث يشاء وحينما يشاء بل رزقه من الله تعالى قال تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ٥٠﴾ [الذاريات: ٥٨]، وقال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَقْدَعَهَا كُلٌّ فِي كِتَابٍ مُبِين ٦﴾ [هود: ٦]، وما على الفرد المسلم إلا ابتغاء الرزق من الله وحده، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ١٧﴾ [العنكبوت: ١٧]، والرزق مشغلة النفوس، وبخاصة تلك التي لم يَستغرقها الإيمان، ولكن ابتغاء الرزق من الله وحده حقيقة لا مجرّد استثارة للميول الكامنة في النفوس، وكمالية الرزق في الأرض تعنى أن الله يرزق المؤمن والكافر قال تعالى: ﴿كُلَّا نُمِدُّ هَؤُلاءِ وَهَؤُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ٢٠﴾ [الإسراء: ٢٠]؛ أي: إنه تعالى يُمِد الفريقين بالأموال، ويوسِّع عليهما في الرزق، مِثل الأموال والأولاد وغيرهما من أسباب العز والزينة في الدنيا؛ لأن عطاءنا ليس يَضيق عن أحد مؤمنًا كان أو كافرًا؛ لأن الكلّ مخلوق في دار العمل (الدنيا)، فوجَب إيصال متاع الدنيا إلى





الكلِّ. وأن بسط الرزق أو تضييقه لا علاقة له بصلاح الإنسان أو عدم صلاحه فحصول الغنى في الدنيا لا يدل على الاستحقاق، ولا على أن صاحبه مرضيٌ عند الله؛ قال تعالى ﴿فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ١٠ وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِ زْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ١٦ كَلَّا بَلْ لَا تُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ ١٧ وَلَا تَحَاضُونَ عَلَى طَعَام الْمِسْكِينِ ١٨ وَتَأْكُلُونَ التُّرَاثَ أَكْلًا لَمَّا ١٩ وَتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا ٢٠﴾ [الفجر: ١٥ - ٢٠].

رابعا: الخاصية الرابعة الموازنة: <sup>٢</sup> فالسير لتحصيل الرزق لعده عدة أوجه منها: للموازنة فهو يوازن بين حياة الفرد الدينية والدنيوية ويوازن بين علاقة الفرد بالمجتمع فالأغنياء يؤخذ من مالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم وهي ما يسمى بالزكاة وتعطى لفقراءهم ممن لا يستطيعون السير في الأرض لتحصيل الرزق لسبب ما مثل العجز الجسمي أو الذهني.فيحث المنهج الإسلامي الفرد المسلم اكتساب خير الدنيا وخير الآخرة قال تعالى : ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا فَمِنَ النَّاس مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ٢٠٠ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وقِيًا عَذَابَ النَّارِ٢٠١ أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا ۖ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ٢٠٢﴾ [البقرة: ٢٠٠ - ٢٠٠]، و كان أكثر دعاء النبي -صلى الله عليه وسلم ( اللهم ربنا آتنا في الدنيا حسنة، وفي الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار قال القرطبي: "وهذا هو الصحيح، فإن اللفظ يقتضي هذا كله؛ فإن كلمة ﴿ حسنة ﴾ نكِرة في سياق الدعاء، فهو مُحتمِل لكل حسنة من الحسنات، وحسنة الآخرة الجنة بالإجماع". ٥٣ وهذا الخير هو من طيبات الحياة الدنيا والمنهج الإسلامي يبيح للفرد المسلم التمتع بالطيبات من الرزق المباح فلا يجوز لأحد أن يُحرّم شيئًا أباحه الله بحجة الزهد أو هضْم النفس أو كونه من المستلذات؛ قال تعالى: رادًا على مَن حرَّم ما لم يُحرّمه الله تعالى من زينة أو طيبات الرزق ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زينَةَ اللّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرّزْق قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٣٢﴾ [الأعراف: ٣٢]، يقول السعدي في تفسير هذه الآية " اتقوه بفعل ما أمر به ، وترك ما نهى عنه ، واستعينوا على تقواه بعلمكم أنكم إليه تحشرون . فيجازيكم ، هل قمتم بتقواه فيثيبكم الثواب الجزيل ، أم لم تقوموا بها فيعاقبكم " " .

فرع : مجالات السير لتحصيل الرزق في الأرض: فالإسلام يحث ويطلب من الفرد المسلم السير لتحصيل الأرزاق قال عليه الصلاة والسلام: " أن يأخذ أحدكم حبله، فيأتي بحزمة الحطب على ظهره، فيبيعها، فيكف الله بها وجهه خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه " ٥٥، وفي الأثر عن عمر بن الخطاب قيل: بلغني أن عمر بن الخطاب كان إذا رأى فتي يعجبه حاله سأل عنه هل له من حرفة فأن قيل لا سقط من عينه ٥٦. وقال النووي في أحاديث الزراعة أن فضيلة الغرس وفضيلة الزرع وأن أجر فاعلى ذلك مستمر ما دام الغرس والزرع وما تولد منه إلى يوم القيامة، وقد اختلف العلماء في أطيب المكاسب وأفضلها فقيل التجارة وقيل الصناعة باليد وقيل الزراعة وهو الصحيح ٥٠ .وقال عليه السلام: "ما أكل أحد طعاما قط خيرا من أن يأكل من عمل يده وأن نبي الله داوود عليه السلام كان يأكل من عمل يده"٥٥. ووجوه طلب وتحصيل الرزق كثيرة منها ما يقسم على عدة أوجه:

أولا: البيع والشراء وذلك في حدود ما شرع الله سبحانه وتعالى قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالُكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]

ثانيا: تعلم المهن والحرف التي يكتسب من وراءها: من صناعة وزراعة وتجارة وغير ذلك من المهن التي يستفيد منها أموال مباحة، وكان نبي الله داوود عليه السلام يصنع الدروع ويبيعها ويأكل من ثمنها ولهذا جاء في الحديث: ( داود عليه السلام كان يأكل من كسب يده لا يأكل إلا من كده ومن عمل يده) ٥٠. فالمسلم يسير في الأرض لتحصيل رزقه من وجوه الرزق المباحة، فيتعلم الهندسة ويتعلم الطب ويتعلم الحدادة ويتعلم كل ما فيه نفع وفيه مردود حلال ليحصل على الرزق. فالله سبحانه وتعالى ذلل الأرض بما فيها وسخرها للإنسان، وأمر بالسير في أرجائها والبحث عما أودع فيها من الخيرات المتنوعة فمن يرغب في زيادة ربحه وكثرة فائدته فعليه بالسعي والاجتهاد في اجتناء الخيرات، وأن يستشعر الجد والنشاط، وأن يطرح العجز والكسل والتوآني، وفقه سنن تحصيل الأرزاق مما دعا إليه السير، وذلك بسير أفراد الأمة في مجالات تحصيل الرزق المختلفة ومنها:

المجال الزراعي: قال عليه السلام: "ما من مسلم يغرس غرسا أو يزرع زرعا فيأكل منه طير أو انسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة"، أ وقال عليه السلام " من كانت له أرض فليزرعها أو ليمنحها أخاه فإن أبي فليمسك أرضه "٦١. وإن الأحاديث النبوية التي تحث على الزراعة تدل على أهمية العمل الزراعي الذي تقوم عليه حياة الامة ويتوقف عليها حاضرها ومستقبلها والأمم لا تقوم ولا تنهض ولا يحسب لها حساب إذا كانت في غذائها تعتمد على غيرها والأمة المسلمة اليوم مطالبة بتحقيق أمنها الغذائي والعمل على توفيره وصولا الى الاكتقاء الذاتي ٦٠٠.







- المجال الصناعي: قال عليه السلام: ما أكل أحد طعاما قط خيرا من ان يأكل من عمل يده وان نبي الله داوود عليه السلام كان يأكل من عمل يده "، قال ابن حجر وفي الحديث فضل العمل بيده وتقديم ما يباشره الشخص بنفسه على ما يباشره بغيره والحكمة في تخصيص داوود بالذكر اقتصاره في أكله على ما يعمله بيده لم يكن من حاجة لأنه كان خليفة الله تعالى في الأرض وإنما ابتغى الأكل من طريق الأفضل ولهذا أورد الرسول عليه السلام قصته من باب الاحتجاج بها على ما قدمه من أن خير الكسب عمل اليد ".
  - المجال التجاري: فكان عليه السلام يعمل مع خديجة في التجارة قبل البعثة.

فرع ٣: ضوابط السير في الأرض لتحصيل الرزق: لقد استمد المجتمع الإسلامي منهجه من خلال فهم السنن الإلهية ومن خلال استخلاص القوانين والسنن التي تحكم حركة التاريخ البشري والظواهر الاجتماعية وقد ربط بين هذه القوانين بالقواعد الأخلاقية السلوكية وبالغايات التعليمية أو وفيما يلى ضوابط السير في الأرض لتحصيل الرزق:

الضابط الأول: إيمان الفرد وصلاحه: وهذا الايمان يدفع صاحبه إلى الاعتقاد الجازم بان كل ما على الأرض من هبات هي ملك لله وحده وان الانسان مستخلف فيها فقط قال تعالى ﴿آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجُرٌ كَهِ الانسان مستخلف فيها فقط قال تعالى ﴿آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَلَهُ وانشائه لها وخولكم الاستمتاع بها وجعلكم كبيرٌ ٧﴾ [الحديد: ٧] يقول الزمخشري: يعني ان الأموال التي في أيديكم إنما هي أموال الله بخلقه وانشائه لها وخولكم الاستمتاع بها وجعلكم خلفاء في التصرف فيها فهي ليست بأموالكم في الحقيقة وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب فانفقوا منها في حقوق الله وليهن عليكم الانفاق منها كما يهون على الرجل النفقة من مال غيره إذا أذن له فيها ٢٠. فإيمان الفرد يجعله يمتثل لأوامر الله تعالى فيقوم بإخراج الزكاة لبيت مال المسلمين ويتصدق من ماله فيعطي الفقراء والمساكين وغيرهم ممن تجوز لهم الصدقة ونواهيه فيجتنبها فمثلا لا يأتي الربا ولا يقوم به ولا يقوم بالاحتكار او أكل مال اليتيم وغيرها من الأمور المحرمة ٢٠.

الضابط الثاني: ضابط حسن استغلال الموارد وحفظها.قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَصْلًا يَا جِبَالُ أَوِبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلْمَا لَهُ الْحَدِيدَ ١٠ أَنِ اعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَقَيِّرْ فِي السّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١١﴾ [سبأ: ١٠-١١] وقال تعالى: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلُ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ١٨﴾ [الأنبياء: ١٠] أومن وسائل حفظ الموارد والتي تشمل الموارد المائية والموارد النشرية والموارد الحيوانية وغير ذلك، وسائل كثيرة فالموارد المائية مطلب الفرد والمجتمع بحفظها من التلوث والاتلاف بأي وسيلة من الوسائل وباي سبب من الأسباب وحفظها من الاسراف والهدر وحفظ الموارد الزراعية وذلك بحفظها من القطع والاتلاف قال تعالى: ﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ الْفَسَادَ ٥٠٢﴾ [البقرة: ٢٠٥]، فحفظها من الإهمال وعدم الاهتمام، وحفظها من التصحر، ويعني غزو الصحراء للأراضي الزراعية أودهظ الموارد الحيوانية وذلك بالرفق بها ومنع من العبث بها قال عليه الصلاة والسلام:" أن الله تعالى كتب الاحسان على كل شيء فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فاحسنوا الذبح، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته ٢٠ والرحمة بها والشفقة عليها وعدم تعذيبها أو ضربها .

#### الصحث الرابع: السير لعصارة الأرض:

إن الله سبحانه وتعالى سخر ما في الكون لخدمة البشر ومزاولة حياتهم الدنيا للنجاح والفوز بالحياة الآخرة قال تعالى: ﴿الله الَّذِي خَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الثَّيْنِ وَاسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ٣٣ وَآتَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُثُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُخصُوها إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظُومٌ كَفَّارُ ٤٣﴾ [ابراهيم: ٣٢-٣٣]وقال تعالى: ﴿وَإِلَى قُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ هُو أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ٦١﴾ [هود: ٢١]فاله سبحانه وتعالى خلق الكون وهياءه ثم استخلف الأرض وَاسْتَغْفَرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ٢١﴾ [هود: ٢٦]فاله عبحانه وتعالى خلق الكون وهياءه ثم استخلف فيه الإنسان ليقوم بإعماره الذي يحقق به مرضاته عز وجل قال تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلّهُ عَيْرُهُ هُو أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ٢١﴾ [هود: ٢٦] ويقابل هذا الإعمار الافساد غيره عنه القرآن الكريم قال تعالى ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَى يحقق التوازن والاستقرار النفسي والروحي والعمارة هي المقصد العام للشريعة، وحفظ نظام عملية عمارة الأرض وفق المنهج الرباني الذي يحقق التوازن والاستقرار النفسي والروحي والعمارة هي المقصد العام للشريعة، وحفظ نظام التعابش فيها، وإستمرار صلاحها من صلاحا المستخلفين فيها، وقيامهم بما كلفوا به من عدل واستقامة ومن صلاح في العقل والعمل ٢٠.





ولأن السير هو فقه السنن الإلهية فإن المسلم يجد السنن الإلهية في كل المجالات ومنها مجال عمارة الأرض وفق منهج الله فعلى المسلم أن يتتبع سنن الله في إهلاك السابقين وما السنن التي أجريت عليهم وفقهها والسنن التي أجريت على الذين أقاموا منهج الله ليعمل على عمارة الأرض كما يريد الله فيتبع طريق الصالحين وبما فازوا ويجتنب طريق المهلكين وما سبب هلاكهم فيسعد في الدنيا بعمارة الأرض على أكمل وجه فيسعد بالآخرة بنيل رضوان الله. فالله سبحانه وتعالى يرث ويجعل العمارة والاستخلاف ووراثة الأرض هم عباده المخلصون قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ١٠٥ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥] ، فهو عز وجل " استخلف آدم في الأرض لعمارتها وإصلاحها وتتميتها وتحويرها واستخدام الكنوز والطاقات المرصودة فيها، واستغلال الثروات الظاهرة والمخبوءة.. فوضع عز وجل منهجا كاملا متكاملا للعمل على وفقه في هذه الأرض .. وهذا المنهج ليس عمارة الأرض والانتفاع بها هو المقصود وإنما العناية بضمير الإنسان ... فلا ينتكس حيوانا في وسط الحضارة المادية الزاهرة ولا يهبط إلى الدرك بإنسانيته وهو يرتفع إلى الاوج في استغلال موارد الثروة الظاهرة والمخبوءة، وذلك الطريق والمنهج ليبلغ التوازن والتناسق، بحيث يجتمع إيمان القلب ونشاط العمل ولكن يفترق هذان العنصران لذلك ميزان الأمة يتأرجح، وقد تقع الغلبة للآخذين بالوسائل المادية حين يهمل الأخذ بها من يتظاهرون بالإيمان"٧٢، لذلك حري بالمؤمن خلافة الله عز وجل وعمارة أرضه وفق ما أمر بالوجه المطلوب شرعا. ومن تهيئة الله سبحانه وتعالى ميدان الاستخلاف أنه عز وجل خلقها في يومين قال تعالى: ﴿قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ۚ ذَٰلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ٩﴾ [فصلت: ٩]، وجعل عز وجل كل ما على الأرض للمستخلف ينتفع بها قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]، وزينها عز وجل وجملها قال تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا٧﴾ [الكهف: ٧]، وأنزل الماء لها ليتنعم الانسان بما فيها قال تعالى ﴿ وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْج بَهيجه ﴾ [الحج: ٥] ٣٠. والعلاقة بين ميدان الخلافة ( الأرض) والإنسان المستخلف فيها تتحدد في ثلاثة مفردات: أولا: مفردة التسخير ووردت ستة عشر مرة في القرآن الكريم فكل ما في الأرض في خدمة الانسان، وثانيا: التذليل وثالثا: التمكين، وهذه المفردات تبين تلك العلاقة التي تدل على تهيئة الله للأرض وتمهيدها للإنسان لتكون مستقرا له ومتاعا إلى حين ٧٠.ولعملية عمارة الأرض عدة قواعد أولها الإيمان بالله تعالى وتوحيده، والقاعدة الثانية: تعد عملية العمارة عبادة يثاب عليها الفرد، القاعدة الثالثة: عمارة الأرض عمل جماعي يقوده ولي الأمر، القاعدة الرابعة: العلم قبل العمل، القاعدة الخامسة: الحث على العمل واتقانه، القاعدة السادسة: منع واستدراك الضرر، والقاعدة السابعة: التوفيق بين الفطرة الإنسانية والوسائل والمصلحة°٧. فجزاء من يعمر الأرض وفق المنهج الرباني وفق هذه القواعد هو النجاح والفلاح في الدنيا والآخرة وجزاء المفسد العذاب الأليم في الدنيا والآخرة قال تعالى: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْر نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ۖ وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ٣٣ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطِّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَقْ يُنْقَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٣٣﴾ [المائدة: ٣٦-٣٣] وهذا الإعمار يمتد ليصل جميع مناحى الكون والحياة من الإعمار الصحى والإعمار البنائي والإعمار الاجتماعي والإعمار الهندسي والإعمار الطبي فعملية الإعمار عملية شاملة متكاملة لا ينهض المجتمع المسلم إلا بإعمار جميع جوانبها. والإنشاء والتعمير وتوفير أسباب المعيشة والتنافس المشروع في كسبها، ولأن السيطرة على الأرض بتمكين الله للبشر تقتضى استغلال كل أوجه الخير فيها من استنبات الزرع، وإحياء الضرع، وتشجير الأشجار، واستخراج المعادن والزبوت، واستثمار المناجم والمحاجر والمقالع وإقامة المساكن والمصانع والقرى والمدن حتى يعرف بكل ذلك ونحوه عظمة الله وقدرته؛ لأنه هو مانح الحياة لكل الموجودات.ومن أساليب عمارة الأرض وأشكالها السير في الأرض (أي السفر التجاري) والسعي في مناكبها، والتنقيب عن موارد الرزق في البر قال تعالى ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا آمِنِينَ ١٨﴾ [سبأ: ١٨]، فالسير هنا سير على البر في اليابسة، والتنقل من مكان إلى مكان سعيا للطلب الرزق وتحصيله، ولا بد للوصول إلى أفضل استغلال للمواد من فقه سننها واكتشاف أسرارها. ومن أسباب العمارة في الأرض السير في البحر قال تعالى ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرّ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِنَّيْهِ تُحْشَرُونَ ٩٦﴾ [المائدة:٩٦] ، فالسير وفقه سنن الله في ركوب البحر وسبر أغواره واكتشاف كنوزه من الأسباب الموصلة إلى الارتقاء بحياة البشر والوصول إلى أفضل استثمار لخيراته، والرقى بمستوى عيش المجتمعات وبتالي عمارة الأرض بكل الطرق الممكنة. ولقد حارب المنهج الرباني الترهبن وأي فعل قد يعطل هذه العملية وسحب عنها كل مبررات الشرعية؛ فبدَّع الترهب والاعتزال والانسحاب من الحياة العامة، وضاعف الأجر بالعمل،







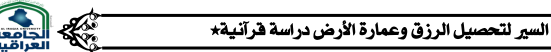


وحث على الضرب في الأرض والمشي في مناكبها، وحذر من الطرق المؤدية إلى تبديد الحضارات وتلاشي عمرانها وهلاك الأمم، وأمر بالسير والاتعاظ من حال الأمم السابقة التي آلت إلى الزوال، ولأن معنى استخلاف الله للبشر وخلافتهم عن الله في الأرض يتطلب طاعة المُستخلِف طاعة كاملة، بفعل الأوامر وترك النواهي.وعملية الإعمار تبدأ بأهم كائن في الكون و أكبر مؤثر في ما حوله وهو الإنسان، فاهتم بإعمار نفس الإنسان أولا، وتزكية إيمانه قبل كل شيء وقد أخبر سبحانه وتعالى أن هذا الإعمار لا يعدله حتى إعمار أفضل بيت من بيوت الله في الأرض؛ قال تعالى: ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةُ الْحَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ١٩﴾ [التوبة: ١٩] فالإعمار المعنوي للنفوس هو الأساس الذي ينبني عليه إعمار الأرض ولا يمكن أن نؤسس لحضارة إنسانية وارفة الظلال إلا بإعمار وتزكية الجانب الخلقي والإنساني فيها، قال تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ۖ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَطْلِمُونَ ٩﴾ [الروم: ٩]، فلم تنفعهم عمارتهم التي عمروها ولا قوتهم التي اعتدوا بها عندما لم يزكوا أنفسهم ويعمروا أنفسهم قبل أن يعمروا قصورهم ودورهم وتعمير النفوس بالإيمان بالله تعالى وتصديق المرسلين عليهم السلام، وإتباع المنهج الذي جاء من رب العالمين.ولقد خلق الله تعالى الإنسان لعبادته؛ قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ٥٦﴾ [الذاريات: ٥٦] ، وأمره بعمل الأعمال الصالحة من أجل عمارة هذه الأرض، وهذه العمارةُ تشمل كلَّ ما فيه نفعٌ وفائدة للأمة المسلمة فهي تشمّل الزراعة قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: ((ما مِن مسلم يغرس غرسًا، أو يزرع زرعًا، فيأكل منه طيرٌ أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة)) ٧٦، والصناعة قال تعالى: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ١٨٠ [الأنبياء: ١٨]، الطب والهندسة والعمارة وتشييد البيئة واستخراج ما في باطنها من كنوز وثروات قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَويٌّ عَزِيزٌ ٢٠﴾ [الحديد: ٢٥]، والتجارة قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرّبَا ۖ وَأَحَلَّ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرّبَا ۚ فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأُمْرُهُ إِلَى اللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ٧٧﴾ [البقرة: ٢٧٥] ، وإعمال العقل في كل ما يفيد هذه البشرية، ويعود بالخير على المجتمعات، وتحيا حياة طيبة .وقد أودع الله سبحانه وتعالى في الانسان كل ما يمكنه من هذا الإعمار فأودع فيه العقل وأمره بإعماله في التدبر والتفكر والتأمل وكما أودع في الأرض كل ما يلزم لتعميرها من ثروات وموارد طبيعية، وسخر له كل ما في الأرض والبحار والأنهار، قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْم وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٍ مُنْيِرٍ ﴾ [لقمان: ٢٠]، وإن المسلم مطالب بتعمير هذه الأرض بعقيدة راسخة، وبعلم نافع، وبعمل متقن، وبصدق تعامل، بعيداً عن الغلو في الإعمار الذي يتحول من إعمار إلى إدمار للنفس وللبشرية كما فعلت الأمم السابقة التي أمر الله سبحانه وتعالى من خلال آيات السير إلى فقه سنن الله فيهم قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠] فالعمارة المطلوبة من الإنسان هدفها العبادة المقيدة بطاعة الله سبحانه واتباع أوامره، واجتناب عما نهي عنه، وليس كعمارة الأمم السابقة التي لم تنفعهم عمارتهم للأرض بسبب كفرهم بالله تعالى، وفي المجتمع الحاضر تنتشر العلمانية بشكل كبير لتسيطر على أهداف العمارة في الأرض وأركانها فكنه العلمانية هو تنحية الدين من جميع مظاهر الحياة وبقاءه لا يتعدى دور العبادة فقط، وإن هذا فيه من الخلط والفهم المغلوط للدين ولعمارة الأرض وفق المنهج الرباني، لذا وجب على الأمة النهوض من جديد ونفض الران الذي غلب عليها للقيام بالعمارة على أكمل وجه، وهذا معنى عمارة الأرض وإصلاحها، فالعمارة تشمل بالبناء الديني والبناء الدنيوي، وإن فهم المنهج الرباني على أنه الرهبنة وأنه يدعو إلى ترك الحياة كلياً فهم مغلوط، إنما يمقت المنهج الرباني الخنوع والخضوع إلى زهرة الحياة الدنيا وجعلها كل شيء، والقتال من أجلها والعداوة البغضاء لها، أو أن تكون الدنيا هي المسيطرة على حال الإنسان، فينشغل بالدنيا وملذاتها عن الآخرة، فالأنبياء عليهم السلام عمروا الأرض أمثال نبي الله سليمان عليه السلام والعبد الصالح ذي القرنين، ونبي الله يوسف عليه السلام فكان مسؤولاً في دولة ملك مصر وكان له فيها تصرف في الأموال، ومع كل هذا لم ينسوا الله ولقاءه، ولم تشغلهم الدنيا عن العمل للدار الآخرة، بل كانوا مع مُلكهم ونبوتهم من أفضل عباد الله تقربا إليه، وعبادة له وإحسانا إلى خلقه. وأن عمارة الأرض لا تؤتى ثمارها إلا بتحقيق الأمن التكاملي فالأمن هو سبب للعمارة والاقبال على ما ينفع ويشمل ذلك جميع المجالات الاقتصادية والسياسية والفكرية والاجتماعية والنفسية والتربوية والدينية والبدنية والثروة٧٧. وعمارة الأرض تقوم على عدة أركان منها تحصيل الأرزاق قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥]









وقد سبق بيانه في المطلب السابق.ولابد للأمة المسلمة أن تنظر إلى طلب وتحصيل الأرزاق بنظرة مقاصدية وليست نظرة عشوائية مجردة مادية بحتة كالنظرة الغربية لمفهوم الرزق، وإنما تستشف تلك النظرة من النظرة المقاصدية للإسلام كاملا، فبطلب الرزق وتحصيله يؤدي إلى حفظ النفس من الأمراض والأوهام والوساس الشيطانية التي تعتريه بحكم فراغه فالفراغ مفسدة ، وتحفظ الدين فالمسلم بطلب الرزق لا يتواكل بل يتوكل على الخالق سبحانه وتعالى، وطلب الرزق عبادة يتعبد بها المسلم لله عز وجل، فالنظرة المقاصدية لطلب الرزق هي نظرة المنهج الرباني الشمولية المتوازنة والواقعية.والمبدأ الذي لا يتجزأ في المنهج الرباني هو أن الرزق على الله سبحانه وتعالى فهو الرزاق المعطى ففي الحديث القدسي الجليل الذي رواه مسلم عن أبي ذر رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما يروي عن الله تبارك وتعالى أنه قال: ((يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرما، فلا تظالموا، يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم، يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعا فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئا، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان منهم مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر ، يا عبادي إنما هي أعمالكم: أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرا فليحمد الله عز وجل، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه))^^. وإن التتبه للسنن الإلهية والقوانين الربانية في الكون ونظامه والمجتمعات وأسباب سعادتها ونهضتها ورفعتها ، وهذه السنن لا يمكن التعرف عليها الا باستقراءها واستخراجها من مظانها ومنها ؛ الآيات الكريمة والاحاديث الشريفة ، ومن خلال العلم والتعلم والبحث والتجريب بحيث يصل الانسان الى اسرار الأشياء والسنن التي تقوم بها ، فعندما يجرب الانسان ويبحث ويتعرف على سنن الزراعة مثلا ، فانه يطور من زراعته وفي التجارة كذلك ، وهكذا في كل مجالات الحياة فبتالي يطور من مستوى حياته ، ومثل هذه السنن لكل البشر مؤمنهم وكافرهم ، وما أجمل ان يسعى أهل الإسلام لرقي مجتمعاتهم ، بسبر غور السنن الالهية التي جعلها الله لكل مجالات الحياة فالمسلم أولى الناس بارتياد الأفاق وكشف اسرارها ومعرفة سنن الله فيها ولا بد له من فهم وارتياد آفاق النفس البشرية وفهم سنن الله فيها منطلقا بهذا من الفهم الصحيح لآيات القرآنية والاحاديث النبوية ، وان هذا من الاخذ بالأسباب التي دعا اليها ديننا الحنيف اما من تقوقعوا على أنفسهم بحجة التدين وترك الأسباب ومن هذه الأسباب ؛ اكتشاف سنن الأشياء ، فهذا من الضلال الذي دخل على امة الإسلام من الفرق الضالة أمثال الجبرية والقدرية وبعض المتصوفة. ان الفهم الصحيح لسلف الامة لهذه السنن والاخذ بها والتنبه للفهم الصحيح لها وكيف فهموا سنن الله ووظفوا هذا الفهم في واقع حياتهم، لذا سادوا الدنيا وافلحوا في الآخرة، وإن استخراج واستنباط المعايير التي سارت الأمة عليها عندما كانت في مقدمة الأمم وأدت الى صرح حضارتهم وأدت إلى سيادتهم ورفعتهم فعند المعرفة بهذه السنن والتعرف على أسباب اهلاك الأمم التي اجرى الله تعالى عليها سننه أقول : ان التعرف على هذه السنن وأسبابها ومعالجة الواقع الذي تعانى منه الأمة الإسلامية وإيجاد الحلول لهذا الواقع ومن ثم استشراف المستقبل وصناعته خاليا من العثرات. ومن أهداف السير فهم السنن الإلهية لإصلاح المجتمعات وإعادة بناء حضارة الأمة وأهل الإيمان والصلاح واستخراج السنن الإلهية في كتاب الله تعالى للاهتداء بها وللوصول الى مرضاة الله تعالى في الدارين إن الأمة إذا أرادت التقدم فلا بد لها من الأخذ بفقه السنن لان سنن الله لا تتغير ولا تتبدل ولا تحابي ولا تجامل والمقدمات تؤدي الى النتائج لذلك لا بد من قراءة واستقراء لفقه السنن وقراءة التاريخ لمعرفة أسباب انهيار الحضارات وزوالها وأسباب تقدمها واستمرارها وذلك للعمل على اتباع منهج المتقدمين وبما تقدموا وما أسباب تقدمهم وتجنب أسباب الزوال والانهيار وكل هذا من خلال استقراء التاريخ واخذ العبر منه فهي دعوة لتعرف على القدوات ليقتدي بها ويتلمس خطاها. ولا بد للأمة حتى ترتفع وتعلو أن تنطلق من الرؤية القرآنية للسنن الكونية فيكون فيها من يقودها لهذا من أمثال ابن الهيثم وجابر بن حيان والخوار زمي الذين انطلقوا من الرؤية القرآنية للسنن الكونية ٧٩، والتمكين والاستخلاف والتمتيع وغيرها ليست سوى مظاهر للحياة الطيبة التي وعد الله جل شانه عباده المؤمنين في الحياة الدنيا "".وبذلك يعمر المسلم الأرض ويكون خليفة الله

التائج:

فيها وفق ما أراد الله، ووفق سنن الله في عمارة الأرض، ليصل بذلك إلى أقصىي سعادة الدنيا، وبنال رضوان الله تعالى يوم القيامة.

أولا: إن السير لفقه السنن هو من العبادة الكونية وتنوعت الآيات التي تدل على هذا الهدف وهو السير من اجل تحصيل الرزق وعمارة الارض بين الآيات المكية والمدنية فذكرت ثلاث مرات في الآيات المكية في سورة سبأ في موضع واحد وفي سورة يوسف في موضعين، وفي الآيات المدنية في سورة المائدة في موضع واحد.

ثانيا: إن كلمة السير في اللغة تحمل معنيين، أحدهما حسي يتعلق بالسير والمضي الحسي والانتقال من مكان إلى آخر، والآخر معنوي يتعلق بتجوال العقل في الكون والمخلوقات وأحوال السابقين من الأمم والاعتبار من كل ذلك وهذا الاعتبار يفيد في السير والمضي في الأرض واعمارها على أكمل وجه، إن ورود السير في القرآن الكريم، غالبا ما يرد لإفادة المعنى المعنوي، وهو تجوال العقل في السنن الإلهية، في الكون والأنفس والمجتمعات البشرية، والسنن الربانية في أحوال يوم القيامة، وأخذ العبرة من كل ذلك.

ثالثا: إن السير لتحصيل الرزق في المنهج الإسلامي يهدف إلى تحقيق الأمن الاقتصادي للمسلم والذي يحقق تمام الكفاية للفرد؛ الكفاية في المأكل والمشرب والملبس والمسكن، وتحقيق الاكتفاء الذاتي للأمة أي أن يكون لديها من الإمكانات والقدرات والخبرات والوسائل ما يمكنها من الوفاء بحاجتها المادية والمعنوية ويسد الثغرات المدنية والعسكرية عن طريق ما يسميه الفقهاء فروض الكفاية وهي تشمل كل علم او عمل او صناعة او مهارة يقوم بها أمر الناس في دينهم ودنياهم.

رابعا: إن العلاقة بين ميدان الخلافة (الأرض) والإنسان المستخلف فيها تتحدد في ثلاثة مفردات: أولا: مفردة التسخير ووردت ستة عشر مرة في القرآن الكريم فكل ما في الأرض في خدمة الانسان، وثانيا: التذليل وثالثا: التمكين، وهذه المفردات تبين تلك العلاقة التي تدل على تهيئة الله للأرض وتمهيدها للإنسان لتكون مستقرا له ومتاعا إلى حين.

#### 

- توجيه الباحثين وطلبة العلم بضرورة البحث في السنن الإلهية في مختلف المجالات.
- ضرورة توجيه الباحثين وطلبة الدراسات العليا بكتابة أبحاثهم العلمية في دراسة آيات القرآن دراسة سننيه.
- ضرورة توجيه فئة متخصصة من أساتذة الجامعات والمتخصصين في مجال التفسير للقيام بدراسات سننيه للقرآن الكريم.
  - ضرورة إقامة مؤتمرات للبحث في الدراسات السننية للقرآن الكريم.
    - ضرورة نشر الوعي بأهمية الدراسات السننية للقرآن الكريم.
- · العمل على ربط نتائج الدراسات السننية بواقع المسلمين وتضمين نتائجها أفكاراً ومحاوراً للدعاة والمربين لفهم الآيات السنينة.
- تضمين الكتب والمساقات الجامعية التي تتحدث عن الدراسات للقرآن الكريم، مواد تتحدث عن السنن الإلهية في القرآن الكريم.

## الم اجع:

ابار، عبد الله بن علي، قواعد عمارة الأرض والتنمية في الإسلام، مجلة البحوث القانونية والاقتصادية، جامعة المنصورة، ع:٣٦، ٢٠٠٢ البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود، معالم التنزيل في تفسير القرآن – تفسير البغوي، تحقيق: محمد عبدالله النمر، دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٩٩٧م، ط١.

الترمذي ، أبو عيسى محمد بن بن سورة ، سنن الترمذي ،تحقيق: احمد محمد شاكر (ج: ١و٢) ومحمد فؤاد عبد الباقي (ج:٣) وإبراهيم عطوة (ج: ٤و٥) ، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر ، ١٩٧٥، ط٢.

ابن الأثير ، مجد الدين بن محمد ، النهاية في غريب الحديث والاثر ، ج٢ ، المكتبة العلمية – بيروت ، تحقيق طاهر احمد الزاوى ، ص٤٣٤ .

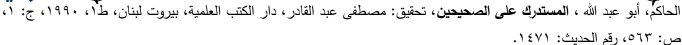
جراد، عايشة شامخ، " النظر ونظائره في القرآن الكريم دراسة موضوعية" رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، كلية أصول الدين، غزة، ٢٠١٣.

الجزائري، أبو بكر، أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير، مكتبة راسم، جدة - المملكة العربية السعودية، ٩٩٠م.

الحلبي، احمد بن يوسف عبد الدائم السمين، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار المكتبة العلمية، بيروت، لبنان، ط:١، ١٩٩٦م، فصل السين والياء ص:٢٤٤.

أبو حمد، رضا صاحب، الخطوط الكبرى في الاقتصاد الإسلامي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٠٦، ط١، ص: ١٦٨.





الخطيب، شريف الشيخ صالح، السنن الإلهية في الحياة الإنسانية، مكتبة الدار العثمانية – عمان ط ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م ، ج١ ، ص٦ أبو داوود، سليمان بن الاشعث، سنن ابي داوود، تحقيق: محمد محي الدين، المكتبة العصرية صيدا- بيروت، ج:٤، ص: ٣٢٤/٥٩٠٠، حسن الاسناد.

سنكري، ايمان فائز،" استخلاف الانسان وعمارة الأرض مقتضياته وموانعه"، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الجنان، بيروت- لبنان، السعدى، تيسير الكريم المنان في تفسير القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت- لبنان، ط١، ٢٠٠٢.

السعدي، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠٠م.

شهوان راشد سعيد ، السنن الربانية في التصور الإسلامي ، ج١ ، الاكاديميون للنشر والتوزيع -عمان ،ط١ ، ٢٠٠٩.

أبو شويمة، حسن، الامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية، دار النفائس، الأردن، ٢٠١٧،ط١،ص: ٢٤.

الشافعي، عبد الرحيم، المدخل لدراسة الاقتصاد الإسلامي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠٠٩، ط١، ص: ١٠١.

الإصلاحي، مبادئ الاقتصاد الإسلامي نصوص اقتصادية مختارة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، مكتبة المنهاج، الرياض، ٤٢٩ هـ، ط١، ص: ٢٠.

صالح، الاء جهاد فوزي، الاعراض ونظائره في القرآن الكريم دراسة موضوعية" رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، كلية أصول الدين، غزة، ٢٠١٠.

الاصفهاني، الراغب الحسين بن محمد بن المفضل ، مفردات الفاظ القران ، دار القلم دمشق ، ط: ٦ ، ٢٠١٤ ، تحقيق صفوان عدنان داوودي ص ٤٣٢ .

الاصفهاني: الراغب، ابي القاسم الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت – لبنان، ص:٢٤٧.

الطبري، محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة، طـ ١٠٢٠٠١.

ابن عاشور، محمد الطاهر، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس.

الغزالي ، محمد ، كيف نتعامل مع القران ، الوفاء للنشر والتوزيع ، المنصورة ط٥ ، ١٩٩٧ ص ٣٩ بتصرف.

الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب بن مجمد الدين، القاموس المحيط، دار الحديث القاهرة، القاهرة، مصر، ٢٠٠٨م، ص:٨٢٧.

الفراهيدي، الخليل بن احمد، كتاب العين، مكتبة ودار هلال، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، د.ت، ج٧، ٢٩١.

ابن فارس، احمد بن فارس بن زكريا، المقاييس اللغة، دار الفكر، بيروت، لبنان، د.ت.

القياتي، محمد أحمد، مقصد العمران في الشريعة الإسلامية، مجلة جامعة الزيتونة، جامعة الزيتونة، ع: ١٥، ٢٠١٥.

قطب، سيد قطب، إبراهيم حسين الشاذلي، في ظلال القرآن، دار المعرفة، بيروت لبنان، المجلد الخامس.

قطب، سيد، في ظلال القرآن، دار الشروق، مصر، ط٣٤، ٢٠٠٤.

قطب، سيد، نحو مجتمع إسلامي.

ابن القيم ، محمد بن ابي بكر، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام، دار الكتب العلمية ، بيروت، ١٩٩١، ط١، ج١ ، ص١٠٣.

ابن منظور، لسان العرب، تحقيق: عبدالله على الكبير وآخرون ، دار المعارف، القاهرة، مصر، د.ت، ص: .

محارب، عبد العزيز قاسم، الاقتصاد الإسلامي علما وعملا المكتب الجامعي الحديث ، دط، ٢٠١٦، ص:٢٠١.

أبو يحيى، محمد، اقتصادنا في ضوء القرآن الكريم، دار عمار، عمان- الأردن، ط١، ١٩٨٩م، ١٦.

الوادي، محمود وآخرون، الاقتصاد الإسلامي، دار المسيرة، الأردن، ط١، ٢٠١٠، ص: ٣٨.

ابن المبرد، يوسف بن حسن الصالحي، كتاب محض الصواب في فضائل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، تحقيق: عبد العزيز بن محمد بن عبد المحسن، الناشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ٢٠٠٠، ط:١، ص: ٧٣١.

العدد (٥٩ج٣)





النووي، محي الدين، المنهاج في شرح صحيح مسلم، بيت الأفكار الدولية، عمان، ٢٠٠٠، ص٩٩٠.

الزمخشري، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: عبد الرزاق المصري، دار احياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ٢٠٠١، ط٢، ج٤، ص: ٤٧١.

عناية، غازي، ضوابط تنظيم الاقتصاد في السوق الإسلامي، دار النفائس، بيروت - لبنان، ط١، ١٩٩٢، .

مسلم ، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء التراث العربي، ، بيروت، ج: ٣، ص: ١٥٤٨، -١٩٥٥.

الشهوان، السنن الربانية في التصور الإسلامي، ج: ٢، ص: ٢٥٠.

٢ الخطيب، السنن الإلهية في الحياة الإنسانية، ج:١، ص: ٨.

<sup>&</sup>quot; صالح، الاء جهاد فوزي، الاعراض ونظائره في القرآن الكريم دراسة موضوعية" رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، كلية أصول الدين، غزة، ٢٠١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> جراد، عايشة شامخ، " النظر ونظائره في القرآن الكريم دراسة موضوعية" رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، كلية أصول الدين، غزة، ٢٠١٣.

<sup>°</sup> المشهراوي، صفاء حسن،" السعي الإنساني بين الهداية والضلال دراسة قرآنية موضوعية" رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، كلية أصول الدين، غزة، ٢٠١٧.

آ قطب، في ظلال القرآن، ج:٥، ص: ٢٩٠١.

<sup>7</sup> ابن عاشور ، التحرير والتنوير ، ج٢٢، ص: ١٧٤.

<sup>^</sup> ابن عاشور ، التحرير والتنوير ، ج٢٢، ص: ١٧٥.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> البغوي، معالم التنزيل في تفسير القرآن - تفسير البغوي ، ج: ٦، ص: ٣٩٥.

۱۰ الطبري، جامع البيان، ج:۱۹، ص: ۲۶۳.

١١ شهوان، السنن الربانية في التصور الإسلامي، ج:٢، ص: ٢٩٢.

۱۲ السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ص: ٣٩٤.

۱۳ ابن عاشور ، التحرير والتنوير، ج: ۱۲، ص: ۲۲٦.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> قطب، **في ظلال القرآن،** ج:٤، ص: ١٩٧٦.

۱۰ البغوي، تفسير البغوي، ج: ٤، ص: ٢٢٣. الجزائري، أيسر التفاسير، ج: ٢، ص: ١٥.

<sup>17</sup> الفراهيدي، الخليل بن احمد، كتاب العين، مكتبة ودار هلال، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، د.ت، ج٧، ٢٩١.

ابن فارس، احمد بن فارس بن زكريا، المقاييس اللغة، دار الفكر، بيروت، لبنان، د.ت،  $\,$ ص:  $\,$ 

١٩ ابن منظور، لسان العرب، تحقيق: عبدالله علي الكبير وآخرون ، دار المعارف، القاهرة، مصر، د.ت، ص: .

<sup>&</sup>lt;sup>۲۰</sup> ابن الأثير ، مجد الدين بن محمد ، النهاية في غريب الحديث والاثر ، ج۲ ، المكتبة العلمية – بيروت ، تحقيق طاهر احمد الزاوى ، ص٤٣٤ .

١٦ البخاري ، صحيح البخاري ، ص ٤٣٨ . وهو جزء من حديث " أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء ...."

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> الاصفهاني، الراغب الحسين بن محمد بن المفضل ، مفردات الفاظ القران ، دار القلم دمشق ، ط: ٦ ، ٢٠١٤ ، تحقيق صفوان عدنان داوودي ص ٤٣٢ .

۲۳ الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب بن مجمد الدين، القاموس المحيط، دار الحديث القاهرة، القاهرة، مصر، ۲۰۰۸م، ص:۸۲۷.

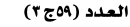
٢٤ الاصفهاني: الراغب، ابي القاسم الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت - لبنان، ص٢٤٧.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۰</sup> الحلبي، احمد بن يوسف عبد الدائم السمين، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار المكتبة العلمية، بيروت، لبنان، ط: ١، ٩٩٦م، فصل السين والياء ص: ٢٤٤.





- ٢٦ الجزائري، أبو بكر، أيسر التفاسير لكلام العلى الكبير، مكتبة راسم، جدة المملكة العربية السعودية، ٩٩٠ م، ص: ٤٦٠.
- ۲۷ الاصفهاني ، الراغب ، مفردات الفاظ القرآن ، دار القلم حدمشق ، ۲۰۱۶ ، ط٦ ، تحقيق صفوان عدنان داوودي ، ص٤٣٣ .
  - ۲۸ ابن عاشور، محمد الطاهر، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، ج ۳۰، ص:۳۳.
    - ٢٩ الأصفهاني ، الراغب ، مفردات الفاظ القرآن ، ص ٤٣٣ .
  - <sup>٣٠</sup> السعدي، تيسير الكريم المنان في تفسير القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت –لبنان، ط١، ٢٠٠٢، ٥٠٤.
- " ابن القيم ، محمد بن ابي بكر ، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام، دار الكتب العلمية ، ج١ ، ص١٠٣.
- ٣٢ الخطيب، شريف الشيخ صالح، المنن الإلهية في الحياة الإنسانية، مكتبة الدار العثمانية عمان ط ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م ، ج١ ، ص٦
- " الخطيب، شريف الشيخ صالح، السنن الإلهية في الحياة الإنسانية، مكتبة الدار العثمانية عمان ط ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م ، ١، ص ٥
  - ۳۴ ابن منظور ، لسان العرب، ج۱۱، ص: ۱۱٥.
  - <sup>۳٥</sup> السعدي، ، تيسير الكريم الرحمن، ص: ٣٢٤.
  - <sup>٣٦</sup> أبو شويمة، حسن، الامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية، دار النفائس، الأردن، ٢٠١٧،ط١،ص: ٢٤.
    - <sup>۳۷</sup> أبو يحيى، محمد، اقتصادنا في ضوء القرآن الكريم، دار عمار، عمان الأردن، ط١، ١٩٨٩م، ١٦.
      - <sup>۲۸</sup> أبو شويمة، ا**لامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية**، ص: ۲۷–۲۸.
- ٣٩ أبو داوود، سليمان بن الاشعث، سنن ابي داوود، تحقيق: محمد محي الدين، المكتبة العصرية صيدا- بيروت، ج: ٤، ص: ٣٢٤/٥٠٩،
  - '' أبو حمد، رضا صاحب، الخطوط الكبرى في الاقتصاد الإسلامي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، الأردن، ٢٠٠٦، ط١، ص: ١٦٨.
    - (٤ أبو شويمة، الامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية ،ص: ٣٥.
    - <sup>٢٠</sup> محارب، عبد العزيز قاسم، الاقتصاد الإسلامي علما وعملا المكتب الجامعي الحديث ، دط، ٢٠١٦، ص: ٢٠١٠.
- <sup>73</sup> الحاكم، أبو عبد الله ، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٩٩٠، ج: ١، ص: ٥٦٣، رقم الحديث: ١٤٧١.
  - أنا الشافعي، عبد الرحيم، المدخل لدراسة الاقتصاد الإسلامي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ٢٠٠٩، ط١، ص: ١٠١.
    - ٥٤ أبو يحيى، محمد، اقتصادنا في ضوء القرآن الكريم، ص: ٣٢.
    - <sup>13</sup> الإصلاحي، عبد العظيم، مبادئ الاقتصاد الاسلمي، مكتبة المنهاج، الرياض، ١٤٢٩ه، ط١، ص: ٤٧.
  - ٤٠ البخاري، صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب: على كل مسلم صدقة، فمن لم يجد فليعمل بالمعروف، ج٢، ص: ١٤٤٥/١١٥.
- <sup>4</sup> الإصلاحي، مبادئ الاقتصاد الإسلامي نصوص اقتصادية مختارة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، مكتبة المنهاج، الرياض، 8٢٩ه، ط١، ص: ٢٠.
  - <sup>64</sup> الجزائري، أبو بكر، أيسر التفاسير، ج٢، ص: ٥٥٢.
    - ''ابن القيم مدارج السالكين، ج١ ص ١١٤.
  - <sup>٥١</sup> الترمذي، سنن الترمذي، أبواب الزهد، باب في التوكل على الله، ج: ٢، ص: ٥٧٣، حديث حسن.
    - <sup>° ا</sup> الوادي، محمود وآخرون، الاقتصاد الإسلامي، دار المسيرة، الأردن، ط١، ٢٠١٠، ص: ٣٨.
      - ° القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج: ٢، ص: ٤٣٣.
        - <sup>36</sup> السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ص: ٢٤٤.
  - °° البخاري، صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة، ج: ٢، ص: ١٢٣/ ١٤٧١.
- <sup>٥٥</sup> ابن المبرد، يوسف بن حسن الصالحي، كتاب محض الصواب في فضائل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، تحقيق: عبد العزيز بن محمد
  - بن عبد المحسن، الناشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ٢٠٠٠، ط:١، ص: ٧٣١.
    - <sup>٥٠</sup> النووي، محى الدين، المنهاج في شرح صحيح مسلم، بيت الأفكار الدولية، عمان، ٢٠٠٠، ص٩٩٠.
      - <sup>٥٥</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، ج:٣، ص: ٢٠٧٢/٥٧.
      - <sup>٥٩</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، ج:٣، ص:٣٠٧٣/٥٧.











- <sup>1</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب الحرث والمزارعة، باب فضل الغرس والزرع، ح ٢٣٢٠.
  - ۱۱ البخاري، صحيح البخاري ، ح ۲۳٤٠.
  - <sup>17</sup> أبو شويمة، الامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية ،ص: ٤٣.
- <sup>۱۳</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، ج: ٣، ص: ٢٠٧٣/٥٧.
  - العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري في صحيح البخاري، ج٤، ص: ٣٥٨.
    - <sup>٥٥</sup> شهوان، السنن الربانية في التصور الإسلامي، ، ج: ١، ص: ٥٥.
- <sup>17</sup> الزمخشري، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: عبد الرزاق المصري، دار احياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ٢٠٠١، ط٢، ج٤، ص: ٤٧١.
  - <sup>۱۷</sup> عناية، غازي، ضوابط تنظيم الاقتصاد في السوق الإسلامي، دار النفائس، بيروت لبنان، ط١، ١٩٩٢، ص: ٧٥ ٨٠.
    - 1^ عناية، غازي، ضوابط تنظيم الاقتصاد في السوق الإسلامي ، ص: ٨٢.
    - <sup>19</sup> أبو شويمة، الامن الاقتصادي في الشريعة الإسلامية ،ص: ٩٩-١٠٠.
- · مسلم ، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء التراث العربي، ، بيروت، ج: ٣، ص: ١٥٤٨، -١٩٥٥.
  - ۱۷ القياتي، محمد أحمد، مقصد العمران في الشريعة الإسلامية، مجلة جامعة الزيتونة، جامعة الزيتونة، ع: ١٥، ٢٠١٥، ص: ٢٨٥.
    - <sup>۷۲</sup> قطب، في ظلال القرآن، مج٤، ص: ٢٤٠٠.
- <sup>۷۲</sup> سنكري، ايمان فائز،" استخلاف الانسان وعمارة الأرض مقتضياته وموانعه"، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الجنان، بيروت- لبنان، ٢٠١٩، ص: ٢١-٢٠.
  - <sup>٧٤</sup> شرفه، سنن الله في إحياء الأمم، ص: ٥١١.
- <sup>٥٠</sup> ابار، عبد الله بن علي، قواعد عمارة الأرض والتنمية في الإسلام، مجلة البحوث القانونية والاقتصادية، جامعة المنصورة، ع:٣٦، ٢٠٠٢، ص: ٥٢٩.
  - <sup>۲۷</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، ج: ۳، ص: ۱۰۳/ ۲۳۲۰.
    - ٧٧ أبو شويمة، الامن الاقتصادى في الشريعة الإسلامية ،ص: ٥٩.
    - <sup>۸۸</sup> مسلم، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، ج: ٤، ص: ٩٩٤/٢٥٧٧.
  - <sup>۷۹</sup> الغزالي ، محمد ، كيف نتعامل مع القران ، الوفاء للنشر والتوزيع ، المنصورة ط٥ ، ١٩٩٧ ص ٣٩ بتصرف
    - <sup>^</sup> شرفة، سنن الله في احياء الأمم ، ص٢٦ .







