

م.م. عمر خدر إبراهيم جامعة رابرين كلية التربية قسم اللغة العربية

The dominance of language in the sermon of Al-Hajjaj bin Yusuf Al-Thaqafi in the Kufa Mosque in the year (75 AH)

Omar Khadr Ibrahim:assistant teacher

Arabic Department – Faculty of Education – Raparin
University

uor.edu.krd@Omer.khdir





الكلمات المفتاحية: الحَجَّاج، سلطة اللغة، عنف اللغة، الخطاب، النثر الفني

يهدف البحث إلى دراسة خطبة الحجَّاج (ت٩٥ه) في مسجد الكوفة عام (٧٥ه) إذ تتابع الدراسة سلطة اللغة المكونة للخطاب الديني والسياسي،وكيف وظَفَ الحجاج تلك التراكيب الجمالية، والتضمينات القولية، بما يحوّل النص الجمالي إلى نص غير بريءبما يحمله من عنف وسلطة يضفيها الخطاب على متاقيه،ولتحقيق غاية البحث نجدأن تقسيم الدراسة على ثلاثة مباحث تسبقها مقدمة توضّح بعض جوانب حياة الحجّاج بن يوسف الثقفي بما يتعلق بالخطبة ومتلقيها من الحضورثم توضيح طبيعة دراسة السلطة في لغة الخطبة المعنية، وجاء المبحث الأوّل لدراسة النص الموازي والتأثير الشعري، أمّا المبحث الثاني فهو يهتم في التعبيري الجمالي وتدور حول التشبيه والإستعارة والكناية، أما المبحث الثالث فقد درس توظيف التركيب الديني فضلًا عن أساليب متنوعة أخرى، على نحو: أسلوب القسم والمصطلحات الدينية

#### **Research Summary:**

The research aims to study the sermon of the pilgrims (d. 95 AH). The study takes the sermon of the pilgrims in the Kufa Mosque, following the authority of the language constituting the religious and political discourse, and how the pilgrims employed those aesthetic structures and verbal implications, in a way that turns the aesthetic text into a text that is not innocent. With what it carries of violence and power that the discourse gives to its recipients, and to achieve the purpose of the research, we find that the study is divided into three sections preceded by an introduction that clarifies some aspects of the life of al-Hajjaj bin Yusuf al-Thaqafi in relation to the sermon, and then clarifies the nature of the study of power in the language of the sermon concerned. The first topic came to study parallel text and poetic influence, while the second topic is concerned with aesthetic expression and revolves around analogy, metaphor and metaphor. As for the third topic, it studied the employment of religious composition as well as other various methods, such as: oath style, religious terminology, and the inclusion of religious text. Keywords: Hajjaj, language authority, language violence, discourse, artistic prose.

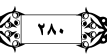
### المقدمة:

الحمد لله وكفي والصلاة والسّلام على النّبيّ المصطفى، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بالهدى. أمّا بعد:ممّا لا شكّ فيه أنّ دراسة النص القولي العربي في العصر الإسلام له من الأهميّة التي ينبغي للدرس النقدي والبلاغي الإهتمام بها ومتابعتها؛ لذا وجدت هذه الدراسة موضوع خطبة الحجّاج بن يوسف الثقفي في مسجد الكوفة عام (٧٥هـ) ميدانًا للدراسة، وقد تتبعت هذه الدراسة سلطة اللغة فيها، مع الإشارة لما يدعم تلك السلطة من نص موازي مَثَّلَه الحجّاج بن يوسف الثقفي بما عرف عنه فهو: أبو محمد بن يوسف بن أبي عَقيلِ بن مسعود بن مُعَتِّب بن مالك بن كعب بن عَمرو بن سَعد بن عوف بن ثَقِيفِ (١٤هـ - ٩٥هـ)، واسم أُمّهِ الفَارِعَةُ بنتُ هَمَّام بن عُرْوَةَ بن مسعود الثقفي، وكان فيما قبل يُسَمَّى كُلَيْبًا، ثُم سُمِّيَ بالْحَجَّاج وكان مولده بالطائف، ونشأ في بيت مثقف، فقد كان مع أبيه يعلمان الصبيان القرآن الكريم بالطائف، لكن بسبب طموحه لم يتوقف على التعليم هناك فذهب إلى دمشق عند وزير عبدالملك (روح بن زنباع)، فَشَكَا عَبْدُ الْمَلِكِ إِلَى رَوْح أَنَّ الجَيْشَ لَا ينزلون لنزوله ولا يرحلون لرحليه، فَقَالَ رَوْحٌ: عندي رجل تُوَلِّيهِ ذلك، فَوَلَّى عَبْدُ الْمَلِكِ الْحَجَّاجَ أَمر الْجَيْش. وقد اقترن اسمه بالظلم والجبروت وسفك الدم، وقد ذكرت كتب التأريخ والأدب جلها في الفصحاحة والبيان فقد اشتهر بخطبته البليغة، وفصاحته في الكلام، وحفظ القرآن الكريم بمِن صَغيرة، وبِقرأ القرآن الكربم كاملًا، وعندما أصبح واليًا، أمر بتنقيط كلمات القرآن وتجزئته وتنظيمه، ووحَّد المسلمين على قراءة واحدة، كانت ولايته أكثر ولاية لمحاكم في الفتوحات الاسلامية، ووصلت جيوشه إلى الهند والسِند بعد أن قضى على الفتن وعمَّ الاستقرار الداخلي في العراق،كما قام بسكِّ العملات العربية واعتمدها بدل الأجنبية، وبني مدينة واسط في العراق. وفي المقابل قتل أكثر من ١٢٠ ألف شخص منهم من كان من التابعين الأخيار، وكان فظًا في التعامل مع الصحابة - رضي الله عنهم- وقام بهدم الكعبة بعد أن سلط المنجنيق عليها، اختلف المؤرخون حوله بين مؤيد له ومعارض لما كان يفعله، له ما له وعليه ما عليه. وهو لجوج، حسود، حقود(١)أمّا اختيار ميدان النثر فهو متأتِّ مِن كُون خطبة الحجّاج تنتمي لمرحلة تمتاز بالخطاب الديني ورواجه، وما يحمله ذلك الخطاب من تطلعاتٍ سياسية بحتة في ظل تجاذبات السلطة آنذاك. وعلى حدِّ علمنا فإنّ دراسات سلطة الخطاب في نثر العصر الأموي تكاد تكون معدومة؛ لذا تجد الدراسة هنا نافذة لدراسات قادمة، تسلط الضوء على هذه المرحلة المحملة بالخطابات التي يمكن لها أن تَصَوّر التاريخ تصويرًا آخر يعتمد على خطاب القولى تلك المرحلة.

الصحث الأوّل: النص الموازس والتأثير الشعرس











خطب الحجاج بن يوسف الثقفي عندما دخل المسجد الجامع بالكوفة لأول مرة وكان ملثمًا بعمامة حمراء، واعتلى المنبر فجلس نأظرًا إلى المجتمعين في المسجد فلما ضجوا من سكوته خلع عمامته فجأة، وقال:

### أَنا ابنُ جلا وطلاع الثنايا متى أَضَع الْعِمَامَة تَعرفوني

هنا يتجلى لنا النص الموازي في الهيئة التي دخل فيها الحجّاج إلى مسجد الكوفة وبدأ خطبته فيها والتي استهلَّها بهذا البيت لسحيم بن وثيل الرياحي<sup>(۲)</sup>، وقصة هذا البيت كانت تدور حول رجلين أحدهما اسمه الأحوص والآخر الأبيرد شابان يافعان، جاءهما رجل يطلب منهما قطرانًا لإبله، وهما من رهط ردف الملك من بني رياح، فقالا له سنعطيك سؤالك لكن إذا أخذت منا بيتا من الشعر وبلغت سحيل بن وثيل الرياحي – هما أرادا أن يستفزَّا سحيما بذلك— قال هذا الرجل: قولا، فقالا اذهب فقل له، فذهب الرجل بالبيت ودخل السحيم وقال قولهما:

فإنَّ بُداهَتي وجِراءَ حَوْلي لذو شِقٍّ على الخُطَمِ الحَرون

قال فلما أتاه وأنشد الشعر أخذ عصاه وانحدر في الوادي وجعل يقبل فيه ويدبر ويهمهم بالشعر، ثم قال اذهب فقل لهما:

لذو شِقِ على الضَّرَعِ الظُّنونِ كنَصْل السيف وضّاحُ الجبينِ متى أضعِ العِمامةَ تعرفوني مكانُ الليث من وَسَط العَربين

شديدٌ مدُّها عُنُقَ القرين عَداةَ الغِبِّ إلا في قرين ولا تُؤتَى فريسته لحين فما بالي وبالُ ابنَيْ لَبون وقد جاوزتُ رَأسَ الأربعين وبَجَدْني مداورةُ الشؤون لذو سند إلى نَضَدٍ أمين(")

فإنَّ عُلالتي وجِراء حَوْلي أنا ابن الغُرِّ من سَلَفَيْ رياحٍ أنا ابنُ جلا وطلاّعُ الثنايا وإنَّ مكاننا مِنْ حميريٍّ

وإِنَّ قناتنا مَشِظٌ شظاها وإِنَّ قناتنا مَشِظٌ شظاها وإني لا يعود إليَّ قِرْني بذي لِبَدٍ يصدُّ الركب عنه عَذرْبُ البُزْلَ إِذ هي صاوَلتْني وماذا تبتغي الشّعراءُ منِّي أَخُو الخمسين مُجْتَمِعٌ أَشُدِّي سأحيا ما حييثُ وإنّ ظهري

قال فأتياه فاعتذرا إليه، فقال:إنّ أحدكم لا يرى أن يصنع شيئًا حتى يقيس شعره بشعرنا، وحسبه بحسبنا، ويستطيف بنا استطافة المهر الأرن،فقالا له: فهل إلى النزع من سبيل فقال إنّنا لم تبلغ أنسابنا(٤)هنا يتجلى المعنى الخفي للخطاب الذي أراده الحجاج في هذا الاستدعاء الشعري لبيت سحيم الرياحي من قوة الفصاحة وأصل الحسب والنسب الذي ينتمي إليه، ومّما يخفي البيت المسشتهد به إعجاب الحجّاج بالواقعة المذكورة سلفًا وتعلقه ببلاغة البيت وما يتضمنه من معنى يمنح صاحبه مكانته التي يفتخر بها، فقد أراد في بداية كلامه بهذا البيت أن يكشف للناس عن نفسه بعد أن كشف عن وجهه، فأخبرهم بأنّه مشهور في نسبه، وصلابته، وتجاربه، لا شكّ أنّ هذه الهيئة من دخوله في المسجد وسكوته على المنبر، ومراقبة ما يفعلون، ثم نهوضه مبتدئًا بهذا البيت، كل هذا تنذر بما سيأخذهم به من عنف وينشر في نفوس الحاضرين من الخوف والتهديد والوعيد. وهذا ممّا يدعم سلطته على الحاضرين في المسجد على اختلاف مشاربهم إلّا أنّه وظّف خطاب الـ (أنا) في مخاطبة الحاضرين وهو ممّا يدعمه بقوة الحضور العربي القائم على الفخر والأنساب، ذلك أنّ العربي يصمت ويستمع لمن يخاطب الناس بـ (أنا) وينتظرون الإفصاح عن هوية القائل وذلك مبنى على نسق ثقافي عربي مضمر يعتز بالأنساب كما ذكرنا وبذلك يكسر الحجّاج أفق توقع المتلقى ممّن يعتلى المنبر في المسجد، وتجد هذه الدراسة في ذلك ممّا يمكن إلحاقه بالنص الموازي الذي يوضح ماهية الخطبة عينة الدراسة، فكان ممّا يجب على من يدخل المسجد ويعتلى المنبر أن يبدأ بما هو متعارف عليه من الحمد والثناء والصلاة على الرسول -صلى الله عليه وسلم-كما أخذت الخطابة الإسلامية من ذلك مبدأ في الاستهلال القولي وفاتحة للطف القول إلّا أنّ الحجّاج صعد المنبر من دون الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله -صلى الله عليه وسلم-، كما ختمها بما لا يتضمنه دعاء واستغفار . "وواضح أنّ الخطبة تبدأ بحمد الله واستغفاره والتوبة إليه والإستعاذة من شرور النفس وسيئات العمل ونقائضه، وتقترن بالشهادتين، وتوصية المسلمين بعبادة الله وطاعته، كما تقرن بكلمة (أمّا بعد)"(٥). وقد ذكر الجاحظ أنّ خطباء السلف، وأهل البيان من التابعين بإحسان " يسمون الخطبة التي لم تبتدأ بالتحميد، وتستفتح بالتمجيد: (البتراء). ويسمون التي لم توشح بالقرآن، وتزين بالصلاة على النبي -صلّى الله عليه وسلّم: (الشوهاء)"(٦). فقد تماشت تهديداته بالخطبة البتراء أو الشوهاء؛ لأنّ الاستفتاح بالبسملة والحمدلة والصلاة على النبيّ -صلى الله عليه وسلّم- فيه الترحم، فالحجّاج يربد أن يؤهِّلَ الذين كانوا في









المسجد نفسيًا لما يسمعونه ما يريده. فقد بدأ الحجّاج بهذه الخطبة حتى وإن استهل ببيت شعري، إلّا أنّه قد استطاع من خلاله أن يبين لأهل العراق عامة وأهل الكوفة خاصة عمّا تنطوي عليه نفسه، وما سيكون عليه كلامه، وهكذا يجب أن تكون ابتداءات الكلام لكي يتحقق ما يريده المتكلم، إذ أنّه "أول ما يقرع السمع، أو الرائد الذي يتقدم الركب، والوجه المعبر عمّا يتمتع به الهيكل العام، أو العنوان الذي يوحي بما حفل به موضوع من معاني وصور "(٧). وقال ابن الأثير: " وإنّما خصت الابتداءات بالاختيار ؛ لأنّها أول ما يطرق السمع من الكلام؛ فإذا كان الابتداء لائقًا بالمعنى الوارد بعده توفّرت الدواعي على استماعه "(١٠ وهذه الخطبة تعد من أشهر ما قاله الحجّاج بن يوسف الثقفي، إذ استطاع بها أن يدخل الخوف في قلوب الحاضرين في المسجد، وهي تتمّ عن قسوة الحجّاج وقوّته، واستطاع بشدته أن يعيد الأمن والاستقرار إلى العراق وتثبيت الحكم الأموي فيها، وقد استمر ولايته في العراق " عشرين عامًا كاملة. وفتح فيها فُتوجات كثيرة، هائلةً منتشرة، حتى وصلت خيوله إلى بلاد الحين الشديد في غير لين، ابتداءً بالشعر كمقدمة لكلامه، وكأنّما جعله فاتحة موسيقية له، فالذي أراده أن يخوف الناسَ ويذلهم ليطيعوا أوامره. الصيت الشديد في غير لين، ابتداءً بالشعر كمقدمة لكلامه، وكأنّما جعله فاتحة موسيقية له، فالذي أراده أن يخوف الناسَ ويذلهم ليطيعوا أوامره. الصيت الثاني أراده أن يخوف الناسَ ويذلهم ليطيعوا أوامره.

تحاول الدراسة في هذا المطلب تتبع موضوع القيم الجمالية التي تتضمنها خطبة الحجاج، والتي تمنح الخطاب سلطة على متلقيه، وثيمة تلك السلطة السحر الجمالي للأساليب القولية بما تحمله من بعد بلاغي جمالي، وهنا نستذكر افتتان العرب بالقول البليغ والفصيح الذي يدعمه مبدع الخطاب باستعانته بالفنون البلاغية العربية المعروفة، وتشخص هذه الدراسة الصور الشعرية التي تدعم شعرية الخطاب النثري في هذه الخطبة موضوع الدراسة إذ تمحورت حول عدّة محاور (التشبيه والاستعارة والكناية).

## المطلب الأوّل: أسلوب التشييه:

تناولت الدراسات البلاغية أهمية هذا المحور الجمالي بالتفصيل من قبيل المشاركة بين طرفين مشبه ومشبه به في معنى مشترك بينهما بإحدى أدوات التشبيه، فضلًا عن بلاغته في التصوير الذي يمنح النصوص شعريتها سواء أكانت تلك النصوص شعرية أم نثرية (١٠٠)وقد ورد التشبيه في الخطبة بصيغ مختلفة، منها: أنّ الحجّاج قد استعمل التشبيه في خطبته، مثل التشبيه الذي يبيّن مقدار حال المشبه مثل قوله: (ولا يغمز جانبي كتغماز التين)، إذ شبّه حال هؤلاء المخاطبين الذين لايطيعون أوامره بحال (تغماز التين) في سهولة الحصر والقبض عليه باليد، وهو تشبيه مرسل، وتشبيه محسوس لكي يلمسها المخاطبون ويشعرن بهاوقال في موضع آخر من الخطبة: (لألحونكم لحو العصا)، ثم عطف على هذه الجملة ثلاث جمل مشابهة لها بالصياغة والنسج: (ولأقرعنكم قرع المروة)، و(لأعصبنكم عصب السلمة)، و(لأضربنكم ضرب غرائب الإبل)، إذ نرى في هذه التشبيهات صورًا واضحة وجلية في تقرير المعاني وتوكيدها إلى أذهان المخاطبين، فضلًا عن النغم المتحصل من تكرار هذه الأساليب اللغوية بتراكيبها وبتكرار المفردات فيها، والتي يمكننا تسميتها بـ (التوازي الجمالي/التكرار الجمالي) ذلك المتحصل من صيغة التكرار أولا ومن طبيعة التركيب المكرّر وهو التشبيه وفي العودة إلى الصيغة الأولى المذكورة (لألحونكم لحو العصا) نجد بيان المشبه وغرض التشبيه إذ أراد أن يبيّن حال أهل العراق إن لم يبايعوا ولايته فإنّه يسلخ جلودهم عن أجسامهم، كما تسلخ القشرة عن العصا، وهي من التهديدات التي ورد به – الحجّاج – في غاية الشدة والقسوة والدقة والاحتراف، ولا نجد ما هو أشد عند الإنسان الحيّ من أن ينزع جلده عن لحمه.وشبّه أهل العراق بأهل قرية ظالمة، رزقهم الله تعالى من كلّ مكان مع ذلك كفروا بأنعم الله، فأذاقهم الله لباس الجوع والخوف، على حدّ رؤيته، فقال: ( فإنّكم لكأهل قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاق الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون)، فمن بلاغة هذا التشبيه أنّ الحجّاج شبّه أهل العراق بأهل القرية الظالمة، وأخذ المشبه به متضمنًا من القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بأَنْعُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ا ﴾ [ النحل:١١٦]. يهددهم ويؤكد أنّهم يستحقون العذاب مثل هذه القرية الظالمة، وبهذا لا يستطيعون أن ينكروا أو يردوا لما يسمعون؛ لقوة تشبيهه واستشهاده بالقرآن الكريم، كما سنتطرق لذلك الأثر الخطابي في المبحث الثالث من هذه الدراسة.

# المطلب الثانى: أسلوب الاستعارة:

كما هو معلوم عن الاستعارة هي استعمال اللفظ في غيرموضعه لعلاقة مشابهة مع قرينة تمنع من إرادة المعنى الحقيقي. وهو ما يشتغل عليه الخطاب اللغوي عند العرب كثيرًا وفي كتب البلاغة أمثلة كثيرة عن أنواعه وأضربه (١١) وممّا يعنينا في هذه الدراسة توظيف الاستعارة في الخطبة عينة الدراسة وقد ورد فيها: (يا أهل الكوفة، أما والله إنّي لأحمل الشر بحمله ، وأحذوه بنعلِه، وأجزيه بمثله، وإنّي لأرى أبصارًا طامحة، وأعناقًا متطاولة، ورؤوسًا قد أينعت وحان قطافها، وإنّي لصاحبها، وكأنّي أنظرُ إلى الدّماء بين العَمَائِم واللِّحي تَتَرَقْرَقُ)، و (ما يقعقع لي بالشنان)،





### المطاب الثالث: أسلوب الكناية:

الكناية كما نعرف هي أن تتكلم بشيء وتُريد غيره، وهي مظهر من مظاهر الجمال في اللغة تعطيك الحقيقة متأبطة برهانًا ودليل مثل قول الحجّاج وصف نفسه بأنّه ابن جلا... والكناية تضع المعاني المجردة في صورة المحسوسات فحين نُكني عن الأنا ومن خواص الكناية أنّها تمكنك من النيل من خصومك من دون أن تخدش الأدب أو تستعمل الشتائم التي لا تليق بالأديب البليغ. وقال القزويني (ت٣٩٥ه) الكناية هي: " لفظ أريد به لازمُ معناه مع جواز إرادة معناه حينئذ، كقولك: فلانٌ طويل النّجادِ، أي: طويل القامة "(١٠). فقام الحجّاج في مسجد الكوفة بعد أن مكث ساعة بدون كلام، وبدء الخطبة ببيت ينسب إلى (سحيم بن وثيل الرياحي)(١٥)، فقال:

### أَنا ابنُ الجلا وطلاع الثنايا متى أَضَع الْعِمَامَة تَعرفوني

قد بدأ الحجّاج بتهديد المخاطبين، فهو بداية مطابقة لمقتضى الحال؛ لأنهم في حالة تمرد وعصيان وتقتضي الحجّاج أن يهاجمهم ويهددهم؛ لكي ينتصر على أهل العراق والزامهم الخضوع له، ويتبعون أوامره. والافتتاحات الشعرية من صفات العرب الأولى عند الوعيد، ففي البيت كنايتان (ابن جلا) كناية عن الصفة، أي: الشخص المتعالي بنفسه. و (طلاع الثنايا) الثنايا: جَمْعُ ثَيِّيةً وهي الطريق في أعلى الجبال [1]. أي: صعوده على الجبل، كناية عن حمله المشاق والصعاب، وأما العمامة فتلبس عند الحرب وتوضع عند السلم. وافتتاح خطبته بهذا البيت بدلًا من البسملة، والحمدلة، والصلاة والسلام على رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، لم يكن عبثا، وإنما كناية عن أنّه سوف يأخذهم من البداية بعنف وقوة وقد استعمل أثناء خطبته في مسجد الكوفة كنايات أخرى، من قبيل: (إني لأرى أبصارًا طامحة، وأعناقاً متطاولة)، والكناية هنا كناية عن الصفة، والحجاج كنّى بذلك عمّا يراه فيهم من كبرياء، واستكار لأن يكون مثله والنا عليهم. وفي قوله: (وكأتي أنظر إلى الدماء بين العمام واللحي تترقرق)، إذ استعمل الكناية لهؤلاء المستكبرين والمستنكرين، قرب قطع هذه الأعناق والرؤوس. وورد الكناية في قوله: (إن أمير المغنى الشخص الشعب عني المراء على العراق، وهي كناية عن الشخص الشعب هو الأقدر؛ لكي يتولى أمر الفتتة في العراق، وإشارة إلى أنّه بقوته وصلابته يستطيع أن يخمد نار الفتتة في العراق، وهي كناية عن المعنى هي الأمر، بمعنى أنّه لا يلين جانبه لمن يحاول التلف معه الميناء ورغولتهم)، وهي كناية قريبة واضحة، يسمى بالإيماء. وهو نوع من أنواع الكناية التي تقل فيها الوسائط مع وضوح المعنى المكنى عنه (١٠ أوالمتأمل في هذه الكنايات التي جاء بها الحجاج يستدعي حال المخاطبين، أقوى وأبلغ في الوعيد والترهيب، فيدلًا من أن يقول مثلا: أنظر إلى رؤوس وأعناقًا يقطع، قال: (وكأتي أنظر إلى الدماء بين العمائم واللحي تترقرق).

### العبحث الثالث: توظيف التركيب الدينى

ممّا يسلّم به الأسلوب الخطابي بشكل عام وممّا ينبغي أن يكون عليه من عبارات جزلة وقوية ورصينة فضلًا عن قوة تأثير تلك التراكيب بالمتلقي (۱۹) فإنّ للخطبة صفاتها المحايثة لما سبق، من قبيل: قوة المعاني والألفاظ، والحجّة والبرهان، والعقل الخصيب، واستعمال المرادفات والتكرار وغيرها من الأساليب الفنية التي تدعم فكرة الخطيب وموضوعه (۲۰)، وما تهتم به الدراسة ضمن هذا الموضوع هو (توظيف التركيب الديني) وكيف يوظف مبدع الخطاب تلك التراكيب في تحديد مسار خطابه، ومدى تأثير ذلك الخطاب في نفوس السامعين (متلقى الخطبة) وهنا



# ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ فَي خَطِبَةَ الْحَجَّاجِ بِن يوسف الثقفي في مسجد الكوفة عام ( ٧٥هـ )

يتطلب الاستعمال والتوظيف قدرة (معرفية لغوية) لصياغة الخطاب العام ومزج التراكيب الدينية على وجه الخصوص، ذلك على أساس ما تتضمنه التراكيب الدينية من حمولات تدعو للإطمئنان والسكينة على الضدّ تمامًا ممّا يبتغيه منشيء الخطاب هنا في خطبة الحجّاج موضوع الدراسة وتقف الدراسة ضمن هذا المبحث على أساليب متنوعة جاءت ضمن: (أسلوب القسم والمصطلحات الدينية والتضمين النص الديني)، كما يأتي بيانه:

# المطلب الأوَّل: القسم:

وجد الحجّاج ضرورة القسم في خطبته وفيه يدعم مراده من وراء نص الخطاب، ولعل (القسم) من أساليب التوكيد التي تتلائم مع نص الخطبة والنص الموازي لها زمانًا ومكانًا، فالزمان الدولة الاسلامية آنذاك، والمكان مسجد الكوفة وأهميته المكانية المعروفة في التأريخ الاسلامي، فضلًا عن أهمية القسم وقدسيته عند المتلقى المسلم ولا نريد الخوض في مكانة القسم عند العرب قبل الإسلام فهو أمر شائك لا تتطلبه الدراسة هذه وفي العودة إلى الخطبة نجد الحجّاج كرّر القَسمَ بلفظ الجلالة (الله) في خمسة مواضع ضمن خطبته: أمّا والله إنّي لأحمل الشر بحمله) و ( إنّي والله يا أهل العراق ومعدن الشقاق والنفاق ومساوىء الاخلاق ما أغمز تغماز التين ولا يقعقع لي بالسنان...) و ( إنّي والله لا أعدُ إلا وفيتُ...) و (أمّا والله لتستقيمُن على طريق الحق أو لأدعن لكل رجل منكم شغلا في جسده...) و (إنّى أقسم بالله لا أجد رجلاً تخلف بعد أخذ عطائه بثلاثة أيام إلّا سفكت دمه )وبعد تأمّل الخطبة نجد الحجّاج بن يوسف الثقفي عالمًا بأحوال أهل العراق وبكونهم -ينكرون كل من كان يدبر أمورهم-؛ لذا نجده يستفتح خطبته بأدوات التوكيد وتراكيبها، وكأنّه يخاطب المنكرين والمعاندين، بدليل قوله: أحمل الشرّ بحمله، إذ جاء بأكثر من أداة التوكيد، ومن ضمنها القسم، وهي: (أمّا – والله – إنّ – ولام التوكيد) وقال: (أمّا والله إنّي لأحمل الشر بحمله)، وبدل أن ينادى أهل العراق استعمل القسم بقوله: (إنّي والله يا أهل العراق)، وبدل من أن يقول: أعِدُ وأفي، قال: (إنّي والله لا أعدُ إلا وفيتُ)، وبدل من أن يقول: أستقيم على طريق الحق، استعمل أربع توكيدات، وهي: ( أمّا - القَسم - لام التوكيد - ونون التوكيد )، إذ قال: (أما والله لتسقيمُن على طريق الحق..) وفي الجملة الخامسة لم يؤكد بالقسم فقط، بل سبقت بـ (إنّ) و(أقسم) أيضًا وقال: (إنّى أقسم بالله لا أجد رجلاً تخلف بعد أخذ عطائه بثلاثة أيام إلا سفكت دمه)، فاستعمل هذه التوكيدات ولم يكتفِ بذلك وانّما استعمل التوكيد بلفظ الجلالة الذي يُعدُّ من أقوى أساليب التوكيد وهذا ما يظهر بلاغة الحَجّاج بما أنّه يخاطب من، وكيف حالهم، وما يقتضى حال المخاطبين، ثم أكّد بما يريده من تهديدهم وتخويفهم بطريقة توكيدات الجُمَل ومن ضمنها أقوى أداة التوكيد القسم بلفظ الجلالة (والله وبالله)ولم يقف الحجّاج عند أساليب التوكيد (القسم – إنّ – لام التوكيد ..) في هذه الخطبة، بل استعمل أسلوبًا آخر للتوكيد وهو القصر بطريق: (النفي والإستثناء)، وكما يرى عبدالقاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ) فالقصر بالنّفي والإثبات "يكون لأمر ينكره المخاطبُ ويشُكُّ فيه"(٢١). وقد استُعمِلَ في الخُطبة هذه تراكيب أسلوب القصر، إذ قال: (لاأحدُ إلّا وفيتُ) و (لا أهم إلّا أمضيتُ) و (لا أخلَقُ إلّا فَرَيْتُ) و (لا أجد رجلًا تخلف بعد أخذ عطائه بثلاثة أيام إلّا سفكت دمه)، فالقصر هنا في هذه التراكيب بطريق النفي والاستثناء، ولم يأت الحجّاج بهذا الأسلوب عبثًا، إنّما يعرف حالهم من الشكّ والإنكار؛ لكي يزيل هذا الشك أو الإنكار يؤكد لهم بأنّه إذا أعد بشيء أوف به، وإذا هم بشيء قضاه، وإذا خالف رجل من أمره فيجد حتفه. بهذا يهددهم ويغرس صور ومشاعر الرعب والخوف في قلوب المخاطبين.

## المطب الثانى: المصطحات الدينية:

ممّا لا شكّ فيه أنّ الخطبة بكونها العام جاءت ضمن خطاب إسلامي واضح، ذلك تبعا للمتلقي (حشد المسلمين)وصاحب الخطاب،ومرسله (الحجّاج) ضمن عصر زماني ينتمي للخلافة إسلامية. لذا، نجد من بين تراكيب الخطاب (الخطبة) ما يمكن تسميته بالمصطلحات الدينية التي تخلق باللاوعي عند المتلقي سلطة تسيطر عليه وقد تحرك ردود الفعل لديه، ومن هذه المصطلحات: مصطلحات التحية الإسلامي وأمير المؤمنين التي ترد في الخطبة وكما هو معلوم أن لفظ أمير المؤمنين يطلق عند المسلمين ويراد به المرتبة الدينية على بعض الشخصيات التي تتولى قيادة الجمع من الموالين للدعوة الاسلامية، وقد شهد التاريخ العربي الإسلامية اختلافات بين الفرق الإسلامية ولعل العصرالأموي أكثر العصور الإسلامية التي شهدت تلك الاختلافات، والتي محورها إمامة الناس والولاية عليهم من قبل الفرق الإسلامية المعروفة، من قبيل:الأمويين والنوارج والعلويين، والحجّاج وخطبته موضوع الدراسة جاءت ضمن تلك الاختلافات التي أشرنا إليها والتي تتمحور حول تثبيت موضوع الإمارة والولاية الإسلامية على الناس. لذا؛ نجد أنّه يكرر ويقرأ للمتلقين خطبة أمير المؤمنين على حد قوله، فيقول: يا غلام اقرأ عليهم من عليه أمير المؤمنين إلى مَن بالكوفة من المسلمين سلامً عليكم )). ولم كتابَ أمير المؤمنين: فقال الحجاج: اكفُفُ يا غلام، ثم أقبل على الناس، فقال: أسلم عليكم أمير المؤمنين، فلم تردوا عليه شيئاً هذا أدب





ابن نِهْيَةً! أما والله لَأُوّدِبَنَكم غير هذا الأدب أو لَتستَقِيمُنَّ. اقرأ يا غلام كتاب أمير المؤمنين، فلما بلغ إلى قوله: "سلّامٌ عليكم" لم يبق في المسجد أحد إلا قال: وعلى أمير المؤمنين السلام.نجد في نص الخطبة أعلاه كيف يوازن الحجّاج بأسلوبه بين (العنف واللين) فهو يوازي بين تحية الإسلام وأدب الرد عليها في الثقافة الإسلامية وما تحمله من حمولات السِّلم والأمان من جانب وبين العنف الذي ينتظرهم برفض السّلام وتحية أمير المؤمنين عليهم. وقد يتضح أسلوبه المباشر في التحذير رغم ما يزج به من عبارات التذكير بأدب الإسلام ورد التحية، إذ يرد الحاضرون على سلام أمير المؤمنين بعد ذلك صاغرين. فضلًا عن ذلك فالنص السابق وبقراءة كتاب أمير المؤمنين يرسخ الحجاج شرعيته ومكانته الدينية الموصى بها بأمر أمير المؤمنين عبد الملك بن مروان، وأنّ أهل العراق ليس لديهم طريق آخر سوى أن يبايعوه ويقبلوا بطاعته. المطلب الثالث: تضمين النص الدينية

من هذه الخطبة يتبيّن لنا علاقة الحَجّاج بالتراث علاقة وثيقة، فضلًا عمّا تناولناه في التتضمين الشعري السابق نجد آيات من القرآن الكريم، أحاديث الرسول -صلى الله عليه وسلم-، مقتبسة يأتي بها ضمن خطبته، ونعلم ما الإقتباس من كونه: " تضمين الشعر أو النثر بعض القرآن لا على أنه منه بألا يقال فيه قال الله تعالى "(٢٢). وللاقتباس أهمية مشهودة في هذه الخطبة تأتي أهميتها من " السمو بأساليب المقتبسين ورفعة فنون قولهم، لأنّ المقتبس من القرآن الكريم الذي هو أعلى رتبة من البلاغة والآخذ من أحاديث النبي الكريم وهو أفصح العرب يزيد قدر ثمار قريحته ويزينها بأجمل العبارات وأبلغ الصياغات"(٢٣). فقد قرأ الحجاج الآية في سورة النحل من دون أن يبدأ بعبارة (قال تعالى) فقال: فإنّكم لكأهل قَرِيةٍ ﴿ كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بأَنْعُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل:١١٢]، والله سبحانه وتعالى أريد بهذه القرية مكة المشرفة التي كانت آمنة مطمئنة لا يهاج فيها أحد، وتحترمها حتى في الجاهلية وإن أحدهم إذا وجد قاتل أبيه وأخيه، فلا يقتله مع شدة الحمية فيهم، وكانت بلدة ليس فيها زرع ولا شجر، ولكن يسر الله لها الرزق يأتيها من كل مكان، فجاءهم رسول منهم يعرفون أمانته وصدقه، يدعوهم إلى أكمل الأمور، وبنهاهم عن الأمور السيئة، فكذبوه وكفروا بنعمة الله عليهم، فألبسهم الله عزّ وجلّ لباس الجوع والخوف؛ وذلك بسبب صنيعهم وكفرهم وعدم شكرهم (٢٠). فأراد الحجّاج باستشهاد بهذه الآية من القرآن الكريم تجميل المعنى وتقويته من إقناعهم واخضاعهم بالذي يريد منهم من السمع والطاعة، وأيضًا فيه تهديد إذا لم يفعلوا بما يأمر به، فسيكون عاقبتهم مثل هذه القرية التي ذكر الله تعالى في القرآن الكريم بسبب طغيانهم وعدم طاعتهم، وهي الخوف والجوع وعدم الإطمئنان من المال والنفس أمّا بعدم ذكره عبارة (قال تعالى) فهي تعطى تصورا للمتلقى بأنّ الآيات تأتى ضمن حديثه بغزارة ومن دون تكلف حتى صارت ضمن عباراته متداخلة وأنّه ممّن يحفظ القرآن وبجله وبعمل به فما يقوله مؤيد بتلك الآيات المذكورة. وكذلك الأمر مع الحديث النبوي الذي يستشهد به فقد ورد عن الرسول -صلى الله عليه وسلّم- قوله لقريش: (( لاَ يَزَالُ هَذَا الأَمْرُ فِيكُمْ وَأَنْتُمْ وُلاَتُهُ مَا لَمْ تُحْدِثُوا أَعْمَالاً تَتْزعُهُ مِنْكُمْ ، فَإِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ شِرَارَ خَلْقِهِ فَالْتَحَوْكُمْ كَمَا يُلْتَحَى الْقَضِيبُ ))(٢٥). وتجد الدراسة في قول الحجاج في الخطبة: ﴿ لألحنوكم لحو العصا ﴾، تناصًا واضحًا مع الحديث النبوي السابق، وللغرض الذي أشرنا إليه في التضمين القرآني ذاته.

### الخاتمة

تناول البحث خطبة الحجاج في أهل العراق عام (٧٥ه) التي ألقاها في مسجد الكوفة وقد تبيّن للدراسة سلطة اللغة وتمكنها من تمرير الخطاب للمتلقي في تلك المرحلة التأريخية وقد وجد البحث في الخطبة سلطة وعنف تمثل في أساليب الحجاج المتبعة في الخطبة، منهاما تمثل بالنص الموازي الذي مثلته هيئة الحجاج بن يوسف الثقفي حين دخوله مسجد الكوفة بغطاء وجهه وسكوته المطبق لمدة أراد أن يكشف شخصيته وقوته فيما بعد بأساليب بلاغية وسحر بيانه، وبنصه الموازي مهد لخطبته وموضوعها الذي جاء لتشريع وتثبيت ولايته مستغلاً أساليب بلاغية حولها إلى سلطة تحتمل العنف للمخاطب وهو جمهور أهل الكوفة آنذاك، فنجده وظف الاستعارة والتشبيه والكناية فضلًا عن التضمين والتنصيص من التراث الأدبي والنص الديني وذلك كله جعل نص الخطبة محملًا بالعنف والسلطة على السامع بما يخدم نصه (السياسي الديني) في ظل تعدد الخطابات السياسية الدينية في تلك الفترة الحرجة من التاريخ العربي الإسلامي.

## المصادر والمراجع

- 1. الإِنقان في علوم القرآن، أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: م دار النشر: مجمع الملك فهد- السعودية، د.ت.
  - ٢. الأغاني، أبو الفرج الأصبهاني، دار الفكر بيروت، ط٢، تحقيق: سمير جابر: د.ت.







- ٣. الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزويني(ت: ٧٣٩هـ)، تحقيق: أ.د.
   الجديد، مصر، ١٤٣٥هـ-٢٠١٤م.
- ٤. البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى: ٧٧٤هـ)، تحقيق
   إث العربي، ط١، ١٤٠٨، هـ ١٩٨٨ م.
  - ٥. البديع من المعاني والألفاظ، د. عبدالعظيم المطعني، ط١، مكتبة وهبة، ١٤٢٣ه -٢٠٠٢م.
- البلاغة العالية في علم البيان، عبدالمتعال الصعيدي، الأستاذ بكلية اللغة العربية جامعة الأزهر،
- ٧. البلاغة الواضحة، البيان والمعاني والبديع، على الجارم ومصطفى أمين، دار قباء دمشق، د.ت
- ٨. البلاغة فنونها وأفنانها علم المعانى، الأستاذ الدكتور فضل حسن عباس، ط١١، دار النفاس- الأر
- ٩. البلاغة والتطبيق، الدكتور أحمد مطلوب والدكتور كامل حسن البصير، ط١، مطابع بيروت الحديد
- البيان والتبيين، عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان، الشهير بالجاء ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣ هـ.
- ١١. تيسير كريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، عبدالرحمن بن ناصر السَّعدي(١٣٠٧-١٣٧٦هـ)، قدّ،
   ن، ط١، المكتبة الإسلامية، ٢٠٠٩هـ ٢٠٠٨م.
- 11. جَواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (المتوفى: ٦٢ ): د. يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، بيروت، د.ت.
- 17. الدر الفريد وبيت القصيد، محمد بن أيدمر المستعصمي (٦٣٩ هـ ٧١٠ هـ)، الدكتور كامل سلن بيروت لبنان، ١٤٣٦ هـ ٢٠١٥ م.
- ١٤. دلائِلُ الإعجاز، عبد القاهر بن عبدالرحمن بن محمد الجرجاني النحوي، (ت ٤٧٤هـ)، قرأه وعلق شاكر، ط٣، شركة القدس للنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- 10. سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المت عِنه من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، ط٣، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥ هـ، ١٩٨٥م.
- 17. شرح مفتاح العلوم، سعدالدين التفتازاني (٧٢٢ه ٧٩٢ه)، تحقيق: الدكتور عجاج عودة برغش،ط١ ، ٢م.
- 11. صحيح مسلم، للإمام أبي الحُسين مُسلِم بن حَجَاج القُشَيرِي النَيسابوري، (٢٠٦-٢٦١هـ)، ط٢، دالبَافي، دار العلوم والحكم، مصر، ٢٠١٢م-١٤٣٣م، رقم الحديث: ٢٥٤٥.
- ۱۸. العقد الفرید، أبو عمر، شهاب الدین أحمد بن محمد بن عبد ربه ابن حبیب ابن حدیر بن سالم السی (المتوفی: ۳۲۸هـ)، دار الکتب العلمیة بیروت، ط۱، ۱٤۰۶هـ.
- 19. علم البيان دراسة تحليلية لمسائل البيان، بسيوني عبدالفتاح فيود، ط٣، مؤسسة المختار للنشر والت ٢٠١٠.
  - ٢٠. الفن ومذاهبه في النثر العربيّ، الدكتور شوقي ضيف، ط١٣، دار المعارف، د.ت.
- ۲۱. لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى
   ن، دار صادر بيروت، ١٤١٤ه.
- 77. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، نصر الله بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، الدين، المعروف بابن الأثير الكاتب (المتوفى: ٣٣٧هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، الم ر بيروت، ١٤٢٠هـ.







- 77. مسند أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني (١٦٤، ١٦١)، المحقق: مكتب البحوث بج الإسلامي، ط١، ١٤٣١هجرية، ٢٠١٠م.
- ۲٤. المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على معارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على معارف المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، تحقيق: ثروت على المعارف، أبو محمد عبد الله بن المعارف، أبو معارف، أ
- معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، عبد الرحيم بن عبد الرحمن بن أحمد، أبو الفتح العباسي المحيى الدين عبد الحميد، عالم الكتب بيروت، د.ت.

## حوامش البحث

لينظر: البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى: ٤٧٧ه)، تحقيق: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤٠٨، هـ – ١٩٨٨ م: ٩ / ١٣٧٠ – ١٩٨٨. و المعارف، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦ه)، تحقيق: ثروت عكاشة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٢، ١٩٩٢م: ٨٤٥. والعقد الفريد، أبو عمر، شهاب الدين أحمد بن عبد ربه ابن حبيب ابن حدير بن سالم المعروف بابن عبد ربه الأندلسي (المتوفى: ٣٢٨ه)، دار الكتب العلمية – بيروت، ط١، ٤٠٤هذ، ٥ / ٢٧٥ – ٢٧٦. و سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ١٤٠٥هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، ط٣، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥ هـ ، ١٩٨٥م: ٤/ ٣٤٣. و صحيح مسلم، للإمام أبي الحُسين مُسلِم بن حَجَاج القُشَيرِي النَيسابوري، (٢٠١ – ٢٦٦هـ)، ط٢، ترقيم وترتيب محمد فؤاد عبدالبَافي، دار العلوم والحكم، مصر، ٢٠١٢م – ١٤٣٣م، رقم الحديث: ٥٥٥/ ٢٥٦.

- $^{7}$  شاعر مخضرم في العصرين الجاهلي والاسلامي .
- " الأغاني، أبو الفرج الأصبهاني، دار الفكر بيروت، ط٢، تحقيق: سمير جابر: د.ت: ١٣/ ١٤٩-١٥٠. وينظر: الدر الفريد وبيت القصيد، محمد بن أيدمر المستعصمي (٦٣٩ هـ ٧١٠ هـ)، الدكتور كامل سلمان الجبوري، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٤٣٦ هـ ٢٠١٥ م: ٤/ ٢٦٧.
  - <sup>1</sup>- ينظر: المصدر نفسه.
  - °- الفن ومذاهبه في النثر العربيّ، الدكتور شوقي ضيف، ط١٣، دار المعارف، د.ت/ ٥٥.
- <sup>1</sup>- البيان والتبيين، عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان، الشهير بالجاحظ (المتوفى: ٢٥٥هـ)، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٤٢٣ هـ: ٦/٢.
  - $^{-}$  البديع من المعاني والألفاظ، د. عبدالعظيم المطعني، ط ١ ، مكتبة وهبة، 1877 هـ -70.7 م -70.7
- ^- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، الجزري، أبو الفتح، ضياء الدين، المعروف بابن الأثير الكاتب (المتوفى: ٦٣٧هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر بيروت، ١٤٢٠ هـ/ ٢:

   البداية والنهاية: ١٣٩/٩.
  - ۱۰ ينظر: شرح مفتاح العلوم، سعدالدين التفتازاني(٧٢٢هـ ٧٩٢هـ)، تحقيق: الدكتور عجاج عودة برغش،ط١، دار التقوى-ديمشق،
- ۱۱- ينظر: علم البيان دراسة تحليلية لمسائل البيان، بسيوني عبدالفتاح فيود، ط۳، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٤٣٢ه ١٠٥٠م/ ١٠٥٠.
- ۱۲ ينظر: جَواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (المتوفى: ١٣٦٢هـ)، ضبط وتدقيق وتوثيق: د. يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، بيروت، د.ت/ ٢٦٤.
- ۱۳- البلاغة العالية في علم البيان، عبدالمتعال الصعيدي، الأستاذ بكلية اللغة العربية جامعة الأزهر، مكتبة الآداب القاهرة، د.ت/ ١١٧.





- الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزويني(ت:٧٣٩هـ)، تحقيق: أ.د. أحمد شتيوي، ط١، دار الغد الجديد،
   مصر، ١٤٣٥هـ ١٤٣٥هـ ٢٠١٢م/ ٣٤٨.
- °۱- ينظر: معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، عبد الرحيم بن عبد الرحمن بن أحمد، أبو الفتح العباسي (ت: ٩٦٣هـ)، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، عالم الكتب بيروت، د.ت: ١/ ٣٣٩.
- <sup>۱۱</sup>- ينظر: لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (ت: ۷۱۱هـ)، ط۳، دار صادر بيروت، ٤١٤هـ: ١٤/ ١٢٤. والإيضاح في علوم البلاغة/ ٢٠٨.
  - ١٧- الكناية الرمزية: هي الكناية القرينة التي تقل فيها الوسائط مع خفاء المعنى. ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة/ ٣٥٧.
    - ١٨- ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة/ ٣٥٧.
- ١٩ ينظر: البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني، الأستاذ الدكتور فضل حسن عباس، ط١١، دار النفاس- الأردن، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٩م/
  - ٢٠ ينظر: البلاغة الواضحة، البيان والمعاني والبديع، علي الجارم ومصطفى أمين، دار قباء دمشق، د.ت/ ١٩-٢٠.
- <sup>۲۱</sup> دلائِلُ الإعجاز، عبد القاهر بن عبدالرحمن بن محمد الجرجاني النحوي، (ت ٤٧٤هـ)، قرأه وعلق عليه: أبو فهر محمود محمد شاكر، ط٣، شركة القدس للنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م/ ٣٣٢.
- <sup>۲۲</sup> الاتقان في علوم القرآن، أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: مركز الدراسات القرآنية،ط١، دار النشر: مجمع الملك فهد- السعودية، د.ت: ٢/ ٧١٩.
  - ٢٢ البلاغة والتطبيق، الدكتور أحمد مطلوب والدكتور كامل حسن البصير، ط١، مطابع بيروت الحديثة، ١٩٨١م/ ٤٤٣.
- <sup>۲۴</sup> ينظر: تيسير كريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، عبدالرحمن بن ناصر السَّعدي (۱۳۰۷–۱۳۷۸هـ)، قدّم له محمد بن صالح العُثيمين، ط۱، المكتبة الإسلامية، ۱۶۹۹هـ ۲۰۰۸م / ۲۱۳.
- <sup>۲۰</sup> مسند أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني(۲۶۱، ۱۹۶)، المحقق: مكتب البحوث بجمعية المكنز، جمعية المكنز الإسلامي، ط۱، ۱۶۳۱هجرية، ۲۰۱۰م. ج:۸/ ٥٦٠. رقم الحديث: ۲۲۷۹۶.