





This paper deals with identities as a hidden representation of the titles of literary texts through a critical approach in the headings of poetry collections by the poet Sarkun Bolus, Let's stand on it with an aesthetic interpretation, demonstrating her amazing presence, a parallel text that identifies the self-intent that produced those creative titles. s identity is a legitimate conjunction that calls for poetic titles, a codified example of a poetic self-identity. Keywords: identity, address, critical approach.

#### فلخص البحث

هذه الورقة البحثية تتناول الهويات بوصفها تمثلاً مخبوءاً لعناوين النصوص الادبية، من خلال مقاربة نقدية في عناوين المجاميع الشعرية للشاعر سركون بولص، لنقف عليها تأويلاً جمالياً، يستجلى حضورها المدهش، نصاً موازياً به تتحدد قصدية الذات التي انتجت تلك العناوين الابداعية، لنصل الى عنوان ورقتنا البحثية المحددة في عده الهويات المضمرة هي اقتران شرعي يستدعي العناوين الشعرية، مثيلاً تدوينياً لهوية الذات الشاعرة. الكلمات المفتاحية: الهوية، العنوان، المقاربة النقدية.

#### أولا - كلمة في ملمح الهوية

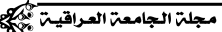
مفهوم الهوية من المفاهيم الفلسفية في جذوره الاولى، بتحديدها البحث عن حقيقة الشيء، أي عن صفاته الجوهرية التي يمتاز بها عن ال آخر ، وهي هوية تخضع للصيرورة المستمرة، نظيرها مقولة هيراقليطس (٥٤٠-٤٧٥ ق. م) مفادها (لا يمكن للمرء ان يسبح في النهر نفسه مرتين)، اي ان هوية الأشياء خاضعة للتبادل بشكل مستمر، وتحديدها إنما يكون وفق تحيز تأريخي (١) على ان مفهوم الهوية تم تطويعه في الدراسات المعرفية، تحديداً في علمي الاجتماع والنفس، بما فيه من انتماءات تناقش مضمون الهوية وحقيقتها وتمثيلاتها، ومنهما أصبح موضوع الهوية معلماً من معالم الدراسات الادبية والثقافية، ضمن حقول الحداثة وما بعدها (١) وعطفاً لما ذكرناه فإن هوية النصوص الادبية لا تخرج عن فضائي الثبات والتحول، اي بين الاتباعية والابداعية، وفي الاخيرة تتجلى الهويات المضمرة التي تريد ان تتجاوز المعلنة (الاتباعية)، الى دلالات جديدة، قد تكون غامضة، لانها تحطم الضوابط والقيود ذات المقاييس الشعرية الكلاسيكية، نحو هويات نصية أدبية، تعيد رباط العلاقة بين الكلمات والأشياء، خرقاً المألوف، نحو صوغ آخر جديد، يبهم علاقة الإنسان بما يحيط به.واتماماً لما ورد آنفاً، كانت عتبة العناوين الشعرية، واحدة من الهويات التي تنتجها ذهنية الشعراء والكتاب، نظرياً يشير الى ذواتهم المخبوءة، أو مرادفا للأنا في متونهم الابداعية، ومنها تحديداً ثريا العنوان ومن هنا كانت العناوين الشعرية انتماء آخر لهويات الشعراء، بوصفها وجوده الممكن في متونهم الابداعية، ومنها تحديداً ثريا العنوان ومن هنا كانت العناوين الشعرية انتماء آخر لهويات الشعراء، بوصفها وجوده الممكن والمتغير على وفق كينونة الحياة الشخصية، وتصورات التأريخ المحيط بها.

#### ثانياً - كلمة في مرأى العنوان

تشكل عتبات النص الشعري خطابا موازياً له، فهي إحدى جوانب التشكيل النصي التي لا يجوز إغفالها عند دراسة الأعمال الشعرية؛ ذلك أن النص الشعري فضاء متكون من بنيات متجاورة عدة، يبنيها الشاعر وفق كيفية مخصوصة، بحسب رؤيته لعمله الإبداعي، وتبعا لضرورات المعنى، ومن هنا تأتي ضرورة التساؤل حول طبيعة كل من هذه البني المتجاورة، وبحث الترابط بينها "آ.وقد تطور وعي النقد الأدبي بالعتبات على يد جيرار جينيت من خلال بحثه في التعالي النصي، إذ جاء في مقدمة كتابه "مدخل لجامع النص" قوله: ((ليس النص هو موضوع الشعرية، بل جامع النص، أي مجموع الخصائص العامة أو المتعالية التي ينتمي إليها كل نص على حدة)) (ئ)، هكذا النص وحسب بل في مجموع خصائصه التي أسماها المتعاليات النصية، إنما يعني بالتعالي النصي ((كل ما يجعل نصاً يتعالق مع نصوص الخرى بشكل مباشر أو ضمني)) (٥).وبتدرج العتبات ضمن مصطلح "المناص (paratexte)"، وهو نمط من أنماط التعالي النصي عند أو هو ((كل ما يجعل من النص كتابا يقترح نفسه على قرائه أو بصفة عامة على جمهوره)) (٣) ، وقد تعددت ترجمات هذا المصطلح في أو هو ((كل ما يجعل من النص كتابا يقترح نفسه على قرائه أو بصفة عامة على جمهوره)) (١) ، وهي على تعددها لا تبتعد عن المفهوم الذي حدده جينيت لهذا المصطلح.وللعتبات بالغ الأثر في بناء هوية النص؛ لكونها بنية نصية لها قوة تلفظية متأتية من موقعها وتركيبها في مواجهة بياض الصفحة الأولى، إذ تبتدئ منها عملية التلقي، فتضطلع بدور أساسي في ولوج المتلقي إلى عالم النص(٥٠)، وهذا تأتى اتخرج العتبات عن كونها نصا داعما للنص الأساس، وبذلك يمكن عدها وسيلة من وسائل تشكيل الهوية في النص الشعري (١٠٠)، وبذا تأتى







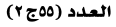
أهمية العتبات بوصفها نصا موازيا من موقعها الحدي والمتنوع في فضاء النص، وعلاقتها بالنص المركزي(١١).وبناء على استقراء مجاميع سركون الشعرية ارتأينا دراسة إحدى العتبات النصية، التي نزعم تميزها في تجربته الشعرية، كما نعدها ملمحا من ملامح فرادة هذه التجربة وخصوصيتها، ألا وهي العنوان، ويُشار إلى أن معظم القراءات النقدية -مع استثناءات قليلة- كانت تهمل "مرسلة العنوان"؛ ((الأمر الذي حدا بالعنونة إلى أن تنسج شبكة إشكالياتها، بما أنها حدث خطير يهب النصوص هوياتها واختلافاتها وتغايراتها، ضمن صمت البداهات، البداهة من حيث كونها متعالية على (أو لا تستحق) المساءلة النقدية)) (١١)، وهو ما سنتجنبه في هذه الدراسة، في محاولة لاستنطاق بداهة العنوان، والكشف عن تشكيلاته ودلالاتها؛ بوصفه نصاً موازياً له دور مركزي في بناء هوية النص؛ ذلك أن النص لا ((يُنجز حضوره في العالم إلا من خلال "النص الموازي"، إذ به يكتسب الهوية والاختلاف، ويعلن عن كينونته)) (١٣)، وبهذه الصورة يأخذ العنوان مساحته الفاعلة في تشكيل هوية النص الأدبي.

#### العنوان في النقد الأدبي الحديث:

يعد "لوي هويك" أحد أبرز المؤسسين المعاصرين لعلم العنونة في كتابه "سمة العنوان"<sup>(۱۱)</sup>، وقد عرف العنوان بأنه ((مجموعة العلامات اللسانية، من كلمات وجمل، وحتى نصوص، قد تظهر على رأس النص لتدل عليه وتعينه، تشير لمحتواه الكلي، ولتجذب جمهوره المستهدف)<sup>۱۵</sup>، ومن الواضح أن هويك قد انطلق من ثلاثة مرتكزات في تعريفه للعنوان، هي:

- شكل العنوان ومادته: ويمكن أن يكون كلمة مفردة أو تركيب أو جملة أو نص.
- موقع العنوان: إذ يفرض العنوان سلطته من موقعه، فهو أول لقاء مادي محسوس يتم بين منتج النص والمتلقي، فمنه يبتدئ فعل القراءة الذي بدوره يفتح باب التأويل(١٦).
- وظيفة العنوان: وقد حدد وظائف العنوان من خلال التعريف بثلاث: (التعيين، وتحديد المضمون، وإغراء الجمهور المستهدف). وهنا يرى جينيت أن الوظيفة الأولى لازمة لكل عنوان، في حين أن الوظيفتين ال آخر يين اختياريتان (١٧)، وقد انتقد "جيرار جنيت" الجهاز المصطلحي لـ "هويك"؛ لإهماله العلاقة بين النص والعنوان، فأعاد تقسيم العناوين بناء على ذلك إلى نوعين:
- ا. العناوين الموضاعاتية: وهي التي تحيل على مضمون النص، وترتبط بموضوعه أو أحد موضوعاته، بعلاقة مباشرة، أو رمزية أو مجازية غير مباشرة، وهي علاقة تفتح الباب على التأويل لما فيها من الغموض نوعا ما (١٨).
- ٧. العناوين الإخبارية: هي التي تحيل على جنس النص، و ((تستهدف دائما إظهار النص في حد ذاته لا موضوعه مثل (صفحات، كتابات، كتاب...)))(١٩٠). وتأتي أهمية العنوان في الدرس النقدي الحديث من كونه ((يجسد أعلى اقتصاد لغوي ممكن ليفرض أعلى فعالية تلق ممكنة، مما يدفع إلى استثمار منجزات التأويل، كما يشكل العنوان أول اتصال نوعي بين المرسل والمتلقي))(٢٠٠)، فضلا عما قد يثيره من تساؤلات لا نجد إجاباتها إلا في النص نفسه؛ لذلك أصبح للعنوان على وفق المنهجيات الحديثة دور رئيس في التعبير عن هوية الخطاب الأدبي، وبات يُنظر للعناوين ((بوصفها حاملا مركزيا ومفتاحا جوهريا من مفاتيح النص، لا يمكن إدراك طبيعة ودلالات المتن النصي من دون فهمه واستيعاب حدوده، ومن دون الكشف عن حمولته السيميائية والرمزية المكثقة))(٢٠١)، وهو ما نجده في عناوين مجاميع سركون بولص الشعرية، وسنأخذ منها بحسب صدورها\*:
  - ١. الوصول إلى مدينة أين (١٩٨٥).
    - ٢. الحياة قرب الأكربول (١٩٨٨).
      - ٣. الأول والتالي (١٩٩٢).
  - ٤. حامل الفانوس في ليل الذئاب (١٩٩٦).
  - ٥. إذا كنت نائما في مركب نوح (١٩٩٨).

إن من القواسم المشتركة التي تجمع هذه العناوين هو تكونها من جمل مركبة على مستوى الشكل، فضلا عن الغموض على المستوى الدلالي؛ فهي تشي بمضمرات بحاجة إلى اكتناه أغوارها، والبحث في مدلولاتها، وإحالاتها، وجميعها تبتعد عن أن تكون عناوين إخبارية تمس نوع النص أو جنسه ، بل هي عناوين موضوعاتية -بحسب تقسيم جينيت- وهو ما يدعو إلى البحث في وظائفها، وفك رموزها، وتأويلاتها. وبدءا بعنوان المجموعة الأولى (الوصول إلى مدينة أين) نرى أن العنوان ينطوي على بعد مكاني من خلال الألفاظ التي تكون منها (الوصول، إلى، مدينة، أين)، فجميع هذه الألفاظ ترتبط بالمكان، وقد لمس البعد الميتافيزيقي لهذه العبارة الباحث العراقي فارس حرام عندما حللها فلسفيا، فرأى أنه





((بالإمكان إعادة صياغة العبارة "الوصول إلى مدينة أين" هكذا: "بلوغ حالة البحث عن المكان المطلق")) (٢٢)، فالوصول إلى مدينة أين ليس وصولا إلى مكان محدد، إنما هو السفر من أجل السفر ذاته، من أجل اقتحام المجهول، وسبر أغواره، واتّكاءً على هذا التحليل، ننقل السؤال إلى المنحى النصي؛ لنبحث العلاقة بين العنوان والنص، وهو ما يمكننا من صياغة قراءة تأويلية تدل على وظيفة هذا العنوان، ففي استقراء موضوعاتي، نرى أن معظم قصائد المجموعة تحمل السؤال نفسه، حتى أن معجم المجموعة مليء بألفاظ مثل (الرحيل، السفر، الترحال، الحقيبة، الأمتعة، البوصلة، الوصول، الذهاب، المدن، الخطوات..)(٢٢)، ولنأخذ على سبيل المثال النص الآتي(٢٤):

ووجدت نفسى

وسط مدينة لا يعرفني فيها أحد أروي للغرباء في مفترقات الطُرق قصّةً لا يصدّقون منها حرفاً واحداً وبعضهم يحدجني بعيني ذئب بعضهم يرمق أحذيتي المهترئة

وبعضهم لا يراني

لا مبالغة في القول أن نصوص المجموعة برمتها -ومنها هذا النص- تتناسل من رحم العنوان، مما يبرز شعرية العنوان وتعالقه مع النص، فالملاحظ أن الترحال والسفر الدائم، حيث المدن المجهولة، والغرباء الذين ينظرون بعين الريبة، ينظرون للأحذية المهترئة من طول المسير إلى أماكن لا انتماء لها، هذا الاغتراب يشكل موضوع النص وهو الموضوع الذي يحيل عليه العنوان، هكذا تتوضح العلاقة بين العنوان والنص، العلاقة الموضوعاتية، القائمة على تفاعل المرسل مع النص مما ولد عنوانا يوازي النص على الرغم من فقر دواله، حتى باتت دلالة العمل هي ناتج تأويل عنوانه (٢٥)، ومما يزيد الأمر وضوحا النص الآتي من حوار مع سركون، يقول: ((إن قصائد "الوصول إلى مدينة أين" هي قصائد متفجرة وهي قصائد الحيرة بدءا من العنوان واذا فتحت الكتاب وقرأت الكلمة الأولى وهي "وصلت" وقرأت الكلمة الأخيرة في الكتاب "ذهبت" تجد أن فكرة الوصول إلى مدينة أين محتجزة بين هاتين الكلمتين))<sup>(٢٦)</sup>. وانتقالا إلى ثاني العناوين، وهو (الحياة قرب الأكربول) نجد أن هذا العنوان هو نفسه عنوان إحدى قصائد المجموعة، وهو ما يُعرف به "قصيدة الديوان"؛ لأنها تختزل موضوع المجموعة (٢٧)، فهي المفتاح إلى عالم المجموعة. ولفهم هذا التطابق بين العنوان الرئيس للمجموعة، والعنوان الفرعي لأحد قصائدها، ثم فك التعالق النصى بين العنوان وسائر نصوص المجموعة، لا بد أولا من توضيح معنى التركيب اللغوي للعنوان الذي يتكون من ثلاث كلمات، أولها مسند هي (الحياة)، وتتبعه فضلة هي الكلمتان التاليتان (قرب الأكربول)، مع غياب المسند إليه، والذي يمكن تقديره بلفظ (هذه)، أي يمكن أن نعيد صياغة العنوان بهذا الشكل: (هذه الحياة قرب الأكربول)، والأكربول (( كلمة يونانية الأصل، أطلقت على قلاع يونانية كثيرة وأشهرها أكربول أثينا، وهو مرتفع صخري جنوبيّها، ولا تزال أطلالُه باقية إلى اليوم، وقد خُصص منذ عهد بعيد لإقامة هياكل لآلهة المدينة)) (٢٨). فهل أن معنى العنوان قريب مباشر ينصرف إلى تصوير الحياة قرب الحصن اليوناني، أم البعد التأويلي ينصرف إلى الحمولة الروحية لهذا الحصن، فهو يتضمن هياكل الآلهة، فضلا عن علوه وارتقائه بوصفه مرتفعا، أي أن الحياة قرب الأكربول، هي حياة قرب المثل العليا السامية، حياة قرب الخيال الجامح إزاء الواقع الدنيء، ولنأخذ هذا النص من قصيدة "الحياة قرب الأكربول" لنتعرف على هذه الحياة أكثر، يقول (٢٩):

تحت الأكربول، دون أن أرتقي الأدراجَ نحو الأعمّدة

الرُّخاميّة البيضاء الخَرِبة حيث تعيشُ آلةُ آستنساخ الأطيافِ

الْأَثَرِيَّةِ لاجتذاب السوّاح، وكلّما تقلّبَ في نومه الحجريّ إلهٌ

يونانيٌ هناك، ذهبَ النسيمُ ليشحذَ مرثيَّة من الأوراق، بل كنتُ أصُغى

إلى حفيفها الشاكى لساعات، يأتى إلى مختلطاً بأنين القِطَط المُسْتَنْفَرة

في هياجها القمريُّ على السطوح، قبل أن آخَذَ الباصَ عائداً إلى الشقَّة حيث ترقدينَ

ساهرة بانتظاري.

يحمل النص بعدي الحياة الدنيا، والحياة الروحية السامية، إنه ينظر إلى الحصن أعلى المدينة، حيث ترقد الآلهة اليونانية، والأطياف الأثرية، بينما يأخذ الباص ويعود إلى شقته حيث امرأته بانتظاره، فالجسد البشري المادي مقابل أطياف الآلهة، هذا الصراع نجده مخيما على نصوص

# حامعه الغراقية

#### الهويات المضمرة مقاربة العنوان بوصفه هوية

المجموعة ال آخر ى، فكأنها جُمعت إلى بعضها بناء على هذه الثنائية، ولنأخذ على سبيل المثال النص الآتي بعنوان (شتاء في باريس قُبل نهاية السنة)<sup>(٣٠)</sup>:

> في طريق عودتهِ كلَّ ليلةٍ يمرُّ بالعاشقَيْن على مصطبةٍ من البرد مدخِّناً، متحاشياً إيّاهما، ناظراً بإجحافٍ إلى الأرض الرطبة حيث تلمع الحصباء أينما التقى بهم في شوارع باريس، بدءاً يغيظه العشَّاق، كَرهَ الحبَّ مبذولاً هكذا

[..]

هناك تذكّر سارة. تذكّر سارة اليتيمة وأَنفاسَها المبهورة هُناك في ذلك الصباح المتألق برَمله الذهبيّ بين فخذيها على إحدى ضفاف الفُرات

يسير هذا النص وفق الثنائية المضمرة نفسها التي ينطوي عليها العنوان، فهو يقدم نموذجين: كل نموذج يمثل مكانا وزمانا وموقفا مناقضا للآخر ، الأول مكانه باريس، وزمنه الحاضر، وموقف النص منه هو النظر بإجحاف إلى الحب المبتذل على مصطبة من البرد، إذ يشيح بنظره عنها إلى الحصباء الرطبة، إيماءات لواقع مبتذل تمقته الذات الشاعرة، لتستلهم النموذج ال آخر على ضفاف الفرات، وموقفا معاكسا تماما السامي الذي يناقض هذه المادية، فيستدعي من الذاكرة زمانا آخر هو الماضي، ومكانا آخر على ضفاف الفرات، وموقفا معاكسا تماما للحاضر، أوما إليه به (الصبح المتألق، والرمل الذهبي)، وتذكره لسارة ليس بوصفها حبا جسديا، فقد تذكر (سارة اليتيمة)، والمكان ليس باردا بل صبحا متألقا، وليس هناك حصباء رطبة بل رملا ذهبيا، كل ذلك يحيل إلى الصراع بين ماض هو الأسمى، وحاضر مبتذل، بين المثل العليا، والمادية الدنيوية، بين المكان الحالي، والمكان الذي يحلم به، وهذه الثنائية تمثل الصراع بين الرؤية الواقع والرؤيا الحلم في الشعر الحديث(٢٦)، وفي ذلك يكمن التعالق النصي العميق بين نصوص المجموعة وعنوانها.أما عنوان المجموعة الثالثة (الأول) ومعطوف عليه (والتالي)، مع غياب المسند إليه، وهو ما يفتح باب التأويل لملء هذا الفراغ(٢٣)، وذلك يتطلب الولوج مركبا من مسند (الأول) ومعطوف عليه (والتالي)، مع غياب المسند إليه، وهو ما يفتح باب التأويل لملء هذا الفراغ(٢٣)، وذلك يتطلب الولوج تبتدئ من نصوص تقترب من أن تكون مشاهد من الطفولة في كركوك مثل القصائد الآتية (حلم الطفولة، حلم أبي، نهار في كركوك، ابن العامل والدوري، حادث في قرية جبلية، رقصة الديك الأثر...(٢٣)، حتى ينتهى الجزء الأول بالقصيدة الآتية بعنوان "مفتاح البيت"(٤٣):

حَلَم رجلٌ أنّهُ يغادرُ مدينتَهُ ذات نهارٍ في عاصفةٍ تنتحي لها الحقولُ [..] هذا هو الحد -هنا تنتهي طريقك الأولى.. افرك عينيك المليئتين بالغبار وإذا أنتَ تمشي في بلاد ال آخرين.

إذن (هنا تنتهي طريقك الأولى)، كركوك هي الطريق الأولى، وكل ما بعدها هي (بلاد ال آخرين)، لتبدأ تتوالى الطرق ثم الطرق، فإذا ما أسلمنا إلى أن المقصود بالأول في العنوان هو هذا الطريق، فعلينا أن نبحث عن التالي في أجزاء المجموعة ال آخرى، بقراءة استقرائية للإمساك بالعلائق الحقيقية ما بين النص والعنوان، إذ نجد بعد استقراء لهذه النصوص أنها تغص بالأماكن، بالمدن والعواصم والمقاهي والحانات والفنادق والجسور، بل أنها تتقسم أجزاء؛ فالجزء الثاني والثالث يحتوي مشاهدات من سان فرانسيسكو، مثل القصائد الآتية: (كواكب الذبياني، أغنية للشتاء في فندق بالحي اللاتيني، لقاء مع شاعر عربي في المهجر، مطربة الليل في ميناء "أنكونا"، بار النورس في فرانسيسكو، العنكبوت) (٢٥)، بينما نجد الجزء الخامس يختص بلوحات من اليونان، مثل القصائد الآتية: (رأيناك على الشفرة، إقامة في اليونان، ساحة أمونيا

## العراقية

#### الهويات المضمرة مقاربة العنوان بوصفه هوية

في أثيناً قبل المساء، شتاء في أثينا، الراقصة..)(١٦)، أما الجزآن الأخيران فيتضمنان مشاهد من أوروبا والمغرب العربي، وصولا إلى نهآية المجموعة في الجزء السابع في نيويورك، ومن ذلك القصائد الآتية: (المحطة، الوجه، عينا امرأة في التيه، شعراء في المنفى، فاس ذات الأسوار، مكناس،الليل في نيويورك..)(٢٧)، ووفق هذا الاستقراء نستطيع القول أن المجموعة جاءت على شكل حكاية لمسيرة لها بداية وليس لها نهاية، وهنا يكمن التعالق بين المتن والعنوان، فالأول والتالي هي تلك الطرق التي تتحدث عنها نصوص المجموعة، هي مجموعة المشاهد واللقطات والمصادفات التي يسكبها سركون في تجربته الشعرية. وإذ نصل إلى العنوان الرابع (حامل الفانوس في ليل الذئاب) نجد أن العنوان مكون من مجموعة دوال، لكل منها حمولته الدلالية التي تأخذ بعدها في التأويل، وهو ما يجعل من العنوان بؤرة مركزية، بحاجة إلى فك شفراتها، التي تشكل شبكة من التعالقات النصية، بين النص الموازي، والنص المتن، ويُلحظ على هذه الدوال كونها قائمة على تثانية متناقضة، تمثل صراعا بين الضوء والظلام، فالدال (الفانوس) يحيل على الضوء والبصيرة والنور، بينما ينصرف الدال (ليل) إلى الظلام، والشر، والمجهول، والخوف، والخوف، والخيانة (٢٩)، وبإسقاط هذه الثنائية على قصائد المجموعة، نجد الترابط النصي ما بين العنوان والمتن حاضرا في معظم قصائدها، ففي قصيدة "مغامرة الفتي الهارب من القربة" نطالع المقطع الآتي (١٠٠):

أسرتني شمسُ الظهيرة
ثم أطلق الحلمُ سراحي...
أطلقني في الظلام باتجاه الحقول ثانيةً
حيث ينام أبي
في بستانه المهجور، لأزور أمي
وأسلم على أخوتي
لكن أخوتي
تشردوا في الحروب
وأمى لم تكن في البيت، وبيتنا لم يكن هناك.

في هذا المقطع تتحرر الذات الشاعرة من الواقع إلى الحلم، وتنطلق في حلمها إلى المأوى الأول حيث يعيش الأهل والأحباء، لكنها لا تجد أحدا، شردتهم الحروب، ولم يعد لهم بيت هناك، إنه يستحضر الحزن الآشوري، وما يحمله هذا الانتماء من عذابات عبر الزمن، وبذلك تحضر الثنائية التي بُني عليها العنوان في التضاد مابين الضوء في (حيث ينام أبي في بستانه المهجور / لأزور أمي/وأسلّم على أخوتي)، والظلام والشر في (لكن أخوتي/تشرّدوا في الحروب/وأمّي لم تكن في البيت/وبيتنا لم يكن هناك)، فإذا كان هذا هو ليل الذئاب الذي أحاط بقومه، وقد حمل فانوسه وذهب إليهم، فنحن أمام استعادة لمدينة البدايات الأولى بالنسبة للذات الشاعرة، هكذا يقودنا التأويل إلى اكتشاف الدال (حامل)، فحامل الفانوس هو أنا الذات الشاعرة، وبناءً على ذلك يمكن القول أننا في هذه المجموعة أمام قصيدة سيرذاتية أ؛ فالعنوان وفق ما تقدم يشي بكونه سيرة ذاتية لحامل الفانوس، الذي هو الذات الشاعرة، ويتجلى ذلك في المقطع الآتي من قصيدة "بستان المهربين على حدود القائم والصحراء "(١٠):

في المكان الأخير من أرضي أرضي التي سأتركها ورائي: قريةً نهارها راية الحمّى ليلها حافلٌ بالنجوم والعقارب أكلتُ فيها خبزي لبضعة أيام وفكرت طويلاً بالمجاعات منتظرا شارة العبور من دليلي







في هذأ النص يقترب البناء الشعري من البناء السردي، بل إنه التقاء بين الواقع والخيال الشعري، وبموازنة هذا المقطع الشعري، مع النص الآتي من إحدى الحوارات مع سركون، يقول فيه: ((وكنت وحدي في القائم، نزلت ببيت شجاع العانى عند عائلته الكريمة، كانوا كرماء حقاً،... وكنا نذهب في الليل لندخل الصحراء، تحت النجوم نتحدث، وبجعلني آلف المكان. وهكذا أعطاني أرشادات كاملة بحيث أصل إلى الحدود))(٢٠)، نلاحظ تعالقا واضحا بين النص الشعري، والنص السيري، ينسجم تماما مع الاستنتاج الذي قادنا إليه تأويل دوال العنوان، وفي ذلك يظهر التعالق النصى، بين العنوان والمتن، غير أن ما يجدر الإشارة إليه هو أن القصيدة السيرذاتية لا تحفل بالتفاصيل بوصفها نقلا تاريخيا وإنما تقف عليها بقدر معين وفق ما يلزم منها لإضاءة مناطق شعرية محددة (٤٣)، وهو ما نلمسه من الموازنة بين النصين، لا سيما وأن النص الشعري هنا، يستلهم الميثولوجيا السومرية، بنوع من التمازج بين الذات الشاعرة وأسطورة كلكامش الباحث عن الخلود/الحياة، فهناك خيط خفي يربط النص المأخوذ من الواقع بالأسطورة؛ ومن دواله، (الخبز) الذي أكله، وذلك يحيل إلى الخبز الذي وضعته زوجة "اوتو-نبشتم" لكلكامش، لتؤشر أيام رقاده، وكذلك (الدليل) وهو دال يحيل على "اور -شنابي"، وهو ملاح السفينة الذي كان يعمل عند "اوتو-نبشتم"(٤٤)، وهكذا يلتقي الشعري بالسيري، فيكون حامل الفانوس في ليل الذئاب بطاقة تعريفية لسيرة الذات الشاعرة. وفي مجموعة "إذا كنت نائما في مركب نوح" نرى نوعا جديدا من العناوين موازنة مع ما سبق؛ إذ جاء العنوان تناصا مع نص مقتبس من مقولة لجلال الدين الرومي، نجدها تصديرا لقصيدة "حانة الكلب" من المجموعة نفسها، والتصدير الكامل للمقولة هو: ((إذا كنتَ نائماً في مركب نوح وأنت سكران ما همّك لو جاء الطوفان))(٥٠)، وهكذا ينفتح فضاء العنونة على شبكة من التعالقات النصية، لا بد من تحليل دوالها، لفهم حدود العنوان ومدلولاته؛ وهذه الشبكة تتمثل بالنص الصوفي الذي اجتُزئَ منه العنوان، وعلاقته بالنص الشعري الذي جاءت مقولة جلال الدين الرومي تصديرا له (قصيدة حانة الكلب)، ثم فهم تعالق العنوان مع سائر النصوص ال آخر ي من المجموعة، وهكذا لا بد أن ينطلق تأويل العنوان أولا من فهم علاقة العنوان التناصية مع النص الصوفي الذي ينطوي بدوره على أبعاد ودلالات روحية، يفسرها المعجم الصوفي لتلك الرموز .فالنص يتحدث عن حالة الوجد الإلهي الذي رمزت إليه ((الصوفية بالخمر والسكر الإلهي بأنها تند قانون النهار بما فيه من رؤية عقلية مميزة للأشياء، وبما يضم من تحليل وتركيب للظاهرات وفق مبادئ الذهن ومقولاته، لتسري في وجدان الليل الموحد بين الأشياء، منتشية في إدلاجها بما يشيعه الوجد في باطنها من اهتزاز وحركة متوترة تطمح إلى الاتحاد بالكل...))(٢٤)، ولذلك فالسكر حالة وجدانية من الكشف الغيبي عند الصوفية، تصرف ذهنه عن العالم المادي، إلى عالم روحي غيبي (٤٤٠)، وهذه الانصراف يولد انتشاء روحيا يفسر حالة عدم الاكتراث إزاء الطوفان في النص، أي بعبارة آخر ي أن النص الصوفي قائم على تجاهل الطوفان بالانتشاء الروحي.وهنا نتساءل كيف يتعالق نص الرومي هذا مع القصيدة التي جاء تصديرا لها، ثم مع سائر نصوص المجموعة، وللإجابة نستعين بملاحظة يذكرها الشاعر في نهاية المجموعة، إذ يقول في اقتباسه العنوان من نص الرومي: (( كنت معجبا لا بصوفيته التي لم تكن تهمني في نهاية الأمر لمجرد كونها صوفية حسب، بل بطريقة قوله للأشياء: تغريب العادي، المسلم به، المؤسس على الثقة وخاصة رموزه المستقاة من التراث الديني، عن طريق قذفه في فضاء الحكمة الانتشائية التي لا يهمها، بالنتيجة، الصواب المنطقي لما يقال بقدر ما يهمها توظيفه في مجال الوثبة الشعرية (بالنسبة لي) الروحية (بالنسبة إلى رومي)))(٢٨٩)، والذي يهمنا في هذه الملاحظة هو فهم العلاقة الرابطة ما بين النص الصوفي، والنص الشعري؛ إذ استلهم الأخير رمز النص الصوفي بناء على ما يقدمه من وثبة شعرية، وبذلك يتجاهل النص الشعري دلالة النص الصوفي الدينية، ويستفيد مما تقدمه الرموز الصوفية من انزياح شعري، وذلك يحيلنا إلى قصيدة "حانة الكلب" لملاحقة الروابط الرمزية بين النصين.وقد علمنا في ما سبق أن قصيدة "حانة الكلب" تضمنت ثيمتين رئيستين: الأولى قائمة على ثنائية النوم/اليقظة، والتي مثلت حالة العزلة الشعربة والثقافية التي عاني منها الشاعر في مهجره الأمربكي، وما النوم إلا حالة من التجاهل، وإشاحة النظر عن الواقع، أي هي غيبة روحية شبيهة بغيبة الصوفي في نص الرومي، وتستمر هذه الغيبة حتى تصطدم الذات الشاعرة بالصراع ما بين حضارتين، شرقية وغربية، روحية ومادية، وهذه هي الثيمة الثانية للقصيدة، وهي بدورها قائمة على ثنائية المادي/الروحي، ونلاحظ أنها أيضا تنسجم مع الثنائية الرمزية التي انطوى عليها النص الصوفي، النوم في مركب نوح إزاء الطوفان، وصراع المادي والروحي، هذه الثنائية التي ارتكزت في النص على ((مأزق صراع حضاري بين الشرق والغرب، بين مركب نوح ورحلة جلجامش من جهة، وبين حانة سيدوري وحانة الكلب من جهة آخر ى))(٤٩) وإذ توضح هذه الثنائيات المضمرة ذلك التعالق النصي ما بين النص الصوفي، وقصيدة "حانة الكلب"، بقي أن نبحث في علاقة العنوان المقتبس من النص الصوفي، بما ينطوي عليه من ثنائية مضمرة، مع باقي نصوص المجموعة، إذ يتجلى التعالق النصبي بين العنوان والمتن وفق هذه الثنائية مع سائر نصوص المجموعة (٥٠)، ومن ذلك النص الآتي بعنوان "إعدام صقر "(<sup>٥١)</sup>:

مجلة الجامعة العراقية 🗽





رجلٌ سكران التقيتُ به في محطة بنزين

قريباً من "رينو" بصحراء "تيفادا" ملتح، عيناه زمردتان من حديقة الشيطان، تحت قبعة الكاوبوي، يده مدفونة في قفاز ضخم لتدريب الصقور، قال لي انه قضى أعواماً طويلة في تدريب صقره على الصيد

لكنه فقد "حاسّة القتل"، كما أخبرني، كأنه يتكلّم عن ملاكم، ولم يعد أكثر من دجاجة. "تطلع يا بني"، ثم أراني صقره الذي اكتهل في الأسر، وأطلقه من الحلْقة ليطير، وبيده ال آخر ى العارية، تناول بندقيّةً وصوّب بعين ماحدة.

ما كاد الصقر يحلّق حتى سقط الصقر في التراب، وحرّك جناحه الأيمن للمرة الأخيرة..

يأتي النص على شكل حكاية سردية، تأخذ بعدا دلاليا شعريا، منضويا تحت ثنائية الصراع الحضاري الذي تعيشه ذات الشاعر؛ إذ ينقل هذا المشهد الذي حدث أمامه؛ ليصور جفاف الشعور الإنساني، بالنسبة لعالم الغرب الذي كانت صورة الرجل الأمريكي ذي العينين الرزمرديتين الشيطانيتين، وقبعة الكاوبوي، رمزا له، ذلك الرجل الذي قتل صقره بعد سنين من مرافقته له؛ لأن الصقر الكهل لم يعد يستطيع الصيد، فالرجل الأمريكي يريد صقرا قاتلا، هذه العلاقة القائمة على المنفعة المادية، والخالية من العاطفة، تمثل العالم الرأسمالي المادي بالنسبة للشاعر القادم من بلاد ذات عمق حضاري، تحفل بالروحي، وتعظم العاطفة الإنسانية.وبذلك تتضح في النص ثنائية المادي/الروحي التي قام عليها العنوان، ما يجعل منه عنوانا شاملا، وموازيا لسائر نصوص المتن، ويؤكّد هذا التعالق بين العنوان وما ينطوي عليه من ثنائية، وبين نصوص المجموعة ما يذهب إليه الدكتور فاضل ثامر الذي التمس في قراءته للديوان الثنائية ذاتها قائلاً: ((في هذا الديوان يتداخل الواقعي بالحلمي، والعقل بالجنون، النوم باليقظة، والحسى بالأثيري، والعرفاني بالبرهاني))(٢٥).

#### الخاتمة

١- وبناء على ما تقدم يمكن القول أن العنوان بوصفه نصا موازيا، انطوى في نصوص سركون الشعرية على علاقة مضمرة امتدادية، بينه وبين النص الرئيس، ممّا جعل منه نواة للنص، تتشظى وتنتشر بطاقتها الشعرية على امتداد النص بكثافة عالية، ما يدل على فرادة وخصوصية ميزت هذه التجرية على مستوى النص والنص الموازي، وبالكشف عن طابع هذه العلاقة الامتدادية، تتكشف دلالات العنوان، وتنفتح مغاليقه، بوصفه مفتاح الدخول إلى عالم سركون الشعري.

Y – يمكن القول إن العنوان –بوصفه نصا موازيا – يأخذ مساحة مركزية في تحديد هوية النص، ويهبه خصوصيته واختلافه، وقد أوضحنا تميز وفرادة تشكيلات العناوين في نصوص سركون، بوصفها عناوين موضوعاتية تحيل على موضوع النص، إذ تنطوي بمجملها على ثنائيات ضدية، تقيم علاقات مضمرة امتدادية مع سائر النصوص في كل مجموعة.

٣- تبين في تأويل عناوين مجاميعه الشعرية حضور هوية ذاته المخبوءة، في اختياره القصدي المستخدم الجمالياً في تطويعه من المستقبل
 الى منتج ذهني، له مثيراته اللغوبة والادائية.

٤- البحث محاولة في لفت النظر لمقاربات نقدية آخر ى، تستثمر مفاهيم الهوية وملاحقتها في ثريا العناوين النصية، بوصفها الحضور الفاعل لأنا الشاعر وكنيونته المضمرة في ثنيات النصوص.

#### 

1- ينظر: ازمة الهوبات - تفسير تحول: ١٨

2- ينظر: م. نفسه: ١٦

٣- يُنظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، ١٤.

٤- مدخل لجامع النص، ٥.





- ٥- انفتاح النص الروائي: ٩٦.
- ٦- يُنظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص): ٢٦.
  - ٧- المرجع نفسه: ٤٤.
- ٨- شعرية النصوص الموازية في دواوين عبدالله حمادي، ٤٣.
  - ٩- يُنظر: عتبات الكتابة في الرواية العربية ، ٤٢.
- ١٠- يُنظر: الهوية والشعر دراسة في تجربة ألفريد سمعان ١٦٣.
  - ١١- يُنظر: عتبات الكتابة في الرواية العربية: ٣٧.
- ١٢- في نظرية العنوان مقاربة تأويلية في شؤون العتبة النصية، ١٦.
  - ١٣ المرجع نفسه:
  - ١٤- يُنظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص): ٦٦.
- ٥١-... Loe Hoek, la marque du titre, p.17. نقلا عن: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص):٦٧.
  - ١٦- يُنظر: سيمياء العنوان ٣٦.
  - ١٧ يُنظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص): ٦٨.
    - ١٨ يُنظر: المرجع نفسه: ٨٠.
      - ١٩ المرجع نفسه: ٨٢.
      - ٢٠ سيمياء العنوان: ٣٦.
    - ٢١- التشكيل الجمالي للخطاب الأدبي الكردي ٢٧٣.
- \* في مجموعة "عظمة آخر ى لكلب القبيلة" يتعالق خطاب العنوان مع العتبة التصديرية التي جاءت في مقدمة المجموعة، وهي مأخوذة من مثل سومري، ومع قصيدة "كرسي القصب"، التي يحيل فيها على العنوان والتصدير معا، بما يشكل من العنوان خطابا موازيا لسائر نصوص المجموعة، وقد بيّن ذلك الدكتور فاضل ثامر في دراسة سابقة، يُنظر: رهانات شعراء الحداثة ١٩٢.
  - ٢٢- الحضور الفلسفي في الشعر العراقي المعاصر ١٤٥.
- 7٣- انظر القصائد الآتية على سبيل الذكر لا الحصر: (هناك رحلات، الضيف البعيد، لن أنتظر أكثر، جريمة مغرمة بالحدوث، آلام بودلير وصلت، تحية إلى الظروف، أطعن هذه المسافة، قضيت أياما طويلة، محاولة للوصول إلى بيروت عن طريق البحر، أفعال مختارة، قصة، كلما خطوت خطوة)، الوصول إلى مدينة أين: ٣٣،٢٤،١٦،١٣،٥،١٠٥،٩٣،٨٨،٨٣،٦٥.
  - ٢٤ الوصول إلى مدينة أين: ٩٣.
  - ٢٥- يُنظر: العنوان وسيموطيقا الاتصال الأدبي، ١٩.
  - ٢٦- جاءني الشعر مبكرا كالضربة التي ما زلت أسترجعها حتى هذا الزمن، ضمن كتاب: سافرت ملاحقا خيالاتي: ٢١٥.
    - ٢٧- يُنظر: دور السيميائية اللغوية في تأويل النصوص الشعرية-شعر البردوني أنموذجا-، ٢١٦.
      - ٢٨- المعجم الكبير، مادة (أك ر): ٣٨٩/١.
      - ٢٩ الحياة قرب الأكربول، سركون بولص، ٦٠.
        - ٣٠- الحياة قرب الأكربول: ١٤.
        - ٣١- يُنظر: في حداثة النص الشعري ١٤.
      - ٣٢- يُنظر: العنوان وسيميوطيقا الإتصال الأدبى: ١٠٠.
      - ٣٣ يُنظر: الأول والتالي، سركون بولص، ٢٧،٢٦،٢٥،٢٣،٢٠،١٧،١٥.
        - ٣٤- المجموعة نفسها ٣٨.
        - ٣٥- يُنظر: الأول والتالي: ٩٥،٨٦،٨٤،٦٤،٦١،٥٣.
        - ٣٦- يُنظر: المجموعة نفسها: ١٣٣،١٢٧،١٢٣،١٢٠٠١.



٣٧- يَنظر: المجموعة نفسها: ١٩٤،١٨٦،١٦٦،١٦٦،١٦٦،١٩٤،١٨٦،١٨٣،١٦٦،

٣٨- يُنظر: الرمز ودلالته في القصيدة العربية المعاصرة -قراءة في الشكل- خليل حاوي أنموذجا،٩٥.

٣٩- يُنظر: الدلالة المرئية، قراءات في شعربة القصيدة الحديثة، ١٠٨.

٤٠ حامل الفانوس في ليل الذئاب: ٩.

\* القصيدة السيرذاتية: ترتبط بمفهوم تداخل الأنواع الأدبية، إذ أن قصيدة السيرة هي سرد شعري يستحضر مادة تُروى، محددة بزمن وأمكنة وشخصيات وأحداث، وبضمير سرد واضح، هو المتكلم في حالة السيرة الذاتية، والغائب في الترجمة الغربية، بمعنى تقديم رواية الحياة منظومة شعرا، يُنظر: مرايا نرسيس: ١٤٠

٤١ - حامل الفانوس في ليل الذئاب: ١٢.

(1) سيرة حياة شاعر من بحيرة الحبانية إلى سان فرانسيسكو، ضمن كتاب سافرت ملاحقا خيالاتي: ٧٢. (1)

٤٣ - يُنظر: مرايا نرسيس: ١٦٧.

٤٤- ينظر: ملحمة كلكامش-أوديسة العراق الخالدة، ١٠١-١٠٢، وينظر أيضا: الأسطورة والخرافة في الأدب الشعبي لبلاد وادي الرافدين، ٣٣-٤٥.

٥٤ - إذا كنت نائما في مركب نوح: ١٠٣.

٤٦ - الرمز الشعري عند الصوفية، ٣٤٦.

٤٧ - يُنظر: المرجع نفسه: ٣٥١.

٤٨- إذا كنت نائما في مركب نوح: ١٥٣.

9 ٤ - حانة الأبدية، (https://al-akhbar.com/Kalimat/227165).

٥٠- الرسالة، إرشا (في الطريق إلى الجمرة) دات، أقف في سمت غريب: عرّاف أور (سيرة كاملة)، مسافرون إلى اللحظة الآتية، شرقا حتى الموت...) ، إذا كنت نائما في مركب نوح: ١٢٥،٦٣،٤٢،٣٣،٢٩،٢١٠١.

٥١ - إذا كنت نائما في مركب نوح: ١٣٦.

٥٢ - رهانات شعراء الحداثة: ١٧٤.

#### المصادر والمراجع :

۱- اذا كنت نائماً في مركب نوح، سركون بولص، منشورات الجمل، كولونيا، (۱۹۹۸م).

٢- ازمة الهوبات، تفسير تحوبل، كلود دوبار، ترجمة، رندة بعث، المكتبة الشرقية، ط١، بيروت، (٢٠٠٨م).

٣- الأول والتالي، سركون بولص، منشورات الجمل، ط٢ بغداد (٢٠٠٨م).

٤- التشكيلة الجمالي للخطاب الادبي الكردي - الهوية والمتخيل - د. محمد صابر عبيد، دار غيداء، ط١، عمان (٢٠١٤م).

٥- حامل الفانوس في ليل الذئاب، سركون بولص، منشورات الجمل، ط١، ١٩٩٦م.

٦- حانة الأبدية، حسن مجاد، مقال منشور في جريدة الأخبار الالكترونية، السبت ٤ آذار (٢٠١٧): (-https://al). (akhbar.com/Kalimat/227165).

٧- الحضور الفلسفي في الشعر العراقي، شعر سركون بولص نموذجاً، فارس نجم عبد، رسالة ماجستير، جامعة الكوفة، كلية الاداب، قسم الفلسفة (٢٠١٥م).

٨- الدلالة المرئية، قراءات في شعرية القصيدة الحديثة، علي جعفر العلاق، دار الشروق للنشر والتوزيع، ط١ عمان (٢٠٠٧م).

9- دور السيميائية اللغوية في تأويل النصوص الشعرية-شعر البردوني أنموذجا-، هيام عبد الكريم عبد المجيد، (رسالة ماجستير)، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا، (أيار ٢٠٠١م).

١٠- الرمز الشعري عند الصوفية، د.عاطف جودة نصر، دار الأندلس، ط٣ بيروت (١٩٨٣م).

١١ - الرمز ودلالته في القصيدة العربية المعاصرة -قراءة في الشكل - خليل حاوي أنموذجا، يوسفي سوهيلة، رسالة دكتوراه، جامعة الجيلالي اليابس - سيدي بلعباس ، كلية الآداب واللغات والفنون، ( ٢٠١٨-٢٠١٧).





- ١٢ رُهانات شعراء الحداثة، فاضل ثامر، منشورات الاتحاد العام للادباء والكتاب في العراق، ط١، بغداد (٢٠١٩م)
  - ١٣ سافرت ملاحقاً خيالاتي، سركون بولص، منشورات الجمل، ط١، بغداد (٢٠١٦م)
  - ١٤ سيمياء العنوان، د. بسام موسى قطُّوس، مطبوعات وزارة الثقافة الأردنية، ط١ عمان (٢٠٠١م).
- ١٥ شعرية النصوص الموازية في دواوين عبدالله حمادي، روفية بوغنوط، رسالة ماجستير، جامعة منتوري قسنطينة، كلية اللآداب واللغات ، (۲۰۰۲-۷۰۰۲).
- ١٦ عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد، تقديم: د.سعيد يقطين، الدار العربية للعلوم ، ط١ الجزائر (٢٠٠٨م).
  - ١٧ عتبات الكتابة في الرواية العربية ، د عبد المالك أشهبون ، رؤية للنشر ، ط١ القاهرة ٢٠٠٦م.
- ١٨ العنوان وسيموطيقا الاتصال الأدبي، د.محمد فكري الجزار ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سلسلة دراسات أدبية، (د.ط) مصر ١٩٩٨م.
  - ١٩- في حداثة النص الشعرية، د. على جعفر العلاق، دار الشروق، ط١، بيروت (٢٠٠٣م).
  - ٢٠ مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، تر:عبد الرحمن أيوب، دار الشؤون الثقافية، بغداد (د.ط)،(د.ت).
- ٢١- مرايا نرسيس، الانماط والتشكيلات البنائية لقصيدة السرد الحديثة، د. حاتم الصكر، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط١، بيروت (١٩٩٩م).
  - ٢٢ المعجم الكبير ، مجمع اللغة العربية ، جمهورية مصر العربية ، ط١ (١٤٢١هـ ٢٠٠٠م).
  - ٣٣ ملحمة كلكامش –أوديسة العراق الخالدة، طه باقر ، مديرية الفنون والثقافة الشعبية، وزارة الإرشاد،(د.ط) ١٩٦٢م.
  - ٢٤- الهوبة والشعر، دراسة في تجربة الفريد سمعان، عمر عجيل، رسالة ماجستير، الجامعة المستنصرية، كلية التربية، (نيسان ٢٠١٦م)
    - ٢٥ الوصل الى مدينة اين، سركون بولص، منشورات الجمل، ط١، كولونيا، (٢٠٠٣).
    - ٢٦- المعجم الكبير، مجمع اللغة العربية، جمهورية مصر العربية، ط١ (١٤٢١ه ٢٠٠٠م).







