موقف الشيخ عبد الحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في المسائل العقدية (الإلهيات) (دراسة تحليلية مقارنة)

عبد المجيد أحمد جبار طالب دكتوراه في كلية العلوم الإسلامية ـ قسم أصول الدين /جامعة صلاح الدين ـ أربيل

الأستاذ الدكتور إسماعيل محمد قرني كلية العلوم الإسلامية ـقسم أصول الدين / جامعة صلاح الدين ـ أربيل



# وقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في المسائل العقدية

هذا البحث عنوانه: "موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفرق الإسلامية والفلاسفة في مسائل عقدية . الإلهيات . دراسة تحليلية مقارنة. يقع البحث في فصل تمهيدي ومبحث واحدٍ ويندرجُ تحت المبحث أربعة مطالب. كل مطلبٍ له عنوان خاص. ففي الفصل التمهيدي قام الباحث بكتابة السيرة الذاتية عن الشيخ عبدالحميد الألوسي . رحمه الله تعالى . وهو صاحب الكتاب " نثر اللآلي على نظم بدء الأمالي" بادئاً بالتحدث كتابة عن اسمه الكامل حسب ما وَرَدَ من مصادر مختلفة أستعنت بها أثناء الكتابة. وذَكَرَ الباحثُ تاريخ ومكان ولادة الألوسي وذكرتُ نسبَ الألوسي . رحمه الله تعالى . وحالَهُ ووفاتَه وقام الباحثُ بكتابة التكوين العلمي للألوسي . رحمه الله تعالى . وذكرتُ أساتيته الذين نعلم من عَينِهم الصافي العلم والأدبَ والخُلق الحسن . وذكرتُ أسامي أساتذته بادئاً بأبيه الذي تتلمذ على يديه عبدالحميد الألوسي على يد أخيه الأكبر أبي الثناء الألوسي . صاحب تفسير روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني . وهناك أساتذة أخرى تعلم عبدالحميد منهم العلم ولكن لم تُذكر في المصادر أسماؤهم . وذكرتُ مؤلفات الشيخ . رحمه اللهُ . من أشهرها " نثر اللآلي على نظم بدء الأمالي " في علم العقيدة. ولم أكتف بهذا كله بل ذكرتُ منهج الشيخ عبدالحميد الألوسي وخاصة في كتابه الذي ذكرتُه قبل قليل .

وهذا البحث مُخصَّصٌ لموضوع الإلهيات ويحوي البحث أربعة مطالب. وأنهيتُ البحثَ بخاتمة وفيها النتائج والتوصيات.

#### لمقدّمة

إنَّ الحمدَ للهِ نحمدُه ونستعينه ونستغفره ونستهديه ونعوذ باللهِ من شرورِ أنفينا وسيئاتِ أعمالنِا مَن يهده الله فلا مضلً له ومَن يُضلِلُ فلا هادي له وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شريكَ له وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُه وصغيّه مِن خلقهِ . أمَّا بعدُ ....فإنَّ علماء الإسلام . خصوصاً الذين تركوا لنا مؤلّفاتٍ قيمةً ومفيدةً في ميادين شتى . موضعُ اهتمامِ الباحثين والدارسينَ حيثُ إنَّهم بينوا وأوضحوا الأمور والموضوعات التي هي موضعُ تساؤل. ومِن خلال كُثيّهِم ومصنّفاتِهم التي وصلتُ إلينا وضعوا بصمتَهم ورسموا النقاط على الحروف في سبيل خدمة هذا الدين القويم الذي هو آخِر الأديان وأعظمُها قدرا في قلوب المؤمنين. مِن أجل هذا كلّه يحاولُ الباحث في هذه الدراسة أن يُثبِّتَ أنَّ ما قدَّمَه السابقون من العلماء ليس بالأمر الهيّن بل أنفقوا جُلَّ وقتهم في سبيل بيان هذا الدين للمسلمين ودافعوا عن هذا الدين بكل الوسائل المشروعة والمُمْكِنة والمسَنْ المتبَّعةِ في زمنهم . والشيخ عبدالحميد الألوسي واحد من أولئك العلماء الذين ذكرتُ بعضَ أوصافِهم حاول جاهِداً أن يكونَ صرحا قوياً وجبلاً شامخاً بوجه كل فرقةٍ تريد النيل من الإسلام أو لها فهم خاطئ من مسائل العقيدة أو الفقه أو غير ذلك من العلوم الإسلامية. الشيخ عبدالحميد الألوسي بإخلاصه للدين لم يفرّق بين الجماعات المعادية للإسلام وبين الأفراد الذين لهم رأي مخالفٌ لما يعتقده المسلمون فردً على الجميع ردًا مديداً ولم يُجامل أحدا في هذا.

### • أهمية البحث:

تعودُ أهميَّةُ هذا البحث إلى أمور يُمكِن لي أن أسردها على شكلِ نقاط:

- البحث عَلاقة وصِلة بمسائل علم الكلام الذي هو لُبُ العقيدة والإيمانِ ومعلومٌ أنَّ شأنَ المُسلِمِ لا يصِحُ ولا يَسْلَمُ إلا بالإيمانِ الصريح والعقيدة القوية بالله تعالى.
- ٢. هذه الدراسة متعلِّقة بشخصية فريدة من نوعها في زمانها وهي شخصية (الشيخ عبدالحميد الألوسي) إذ إنَّه رغم كونِهِ ضريراً لا يُبصِرُ استطاع أنْ يؤلَّف كتابتا قيما في مسائل العقيدة والإيمان.
- ٣. بعضُ مسائل العقيدة من الإلهيات مذكور في هذا البحث لأنّه ما مِن موضوعٍ تكلّمَتْ فيه الفِرَقُ أو الفلاسفةُ إلا رَدَّ عليهم الشيخ عبدالحميد الألوسي وبين وناقش آراءهم.

### • مُشكلَةُ البحث:

تكمُن مشكلة البحث في ازدياد حالات الجحد والإنكار والكفر والإلحاد والدعوة إلى عدم الإيمان بالله تعالى وخاصة في هذا الزمان الممتلئ شرا فهذا البحث يأتي لكي يُبيّن مدى عظمة وشأنِ الله تعالى ويُحبّب ويعظّم الله تعالى في قلوب الناس. ولكي نتأسًى ونقتدي بالعلماء السابقين حول كيفية الرد على المخالفين ومناقشة من يريد زعزعة استقرار الإيمان وخلق بلبلة بين الناس. ومِن خلال هذا البحث يُحاوِلُ الباحثُ أن يُبيّنَ أسلوبَ الشيخ عبدالحميد الألوسي وحِكَمِهِ في الردّ على الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة الذين تكمّوا في الدين على غير بصيرة.

#### • أسئلة البحث:

هذا البحث يكون مُجيباً عن الأسئلة التالية:







# ﴿ إِمُوقَفَ الشيخَ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في المسائل العقديا

- ١. لماذا ركَّز الشيخ عبدالحميد الألوسي على مسائل العقيدة مع العلم أنه كان عالماً ومُلِمًّا بعلوم شتَّى وأنه تَرَكَ كلَّ العلوم وتوجَّه إلى علم العقيدة.
- بمن اقتدى الشيخ عبدالحميد الألوسى في الردِّ على أهلِ الكتاب اليهود والنصاري لماذا ذَكَرَ الشيخُ الفِرَقَ كلُّها في كتابه المذكور آنفاً.
  - ٣٠. سببُ اختيار شرحِهِ لمتن . بدء الأمالي . وهي أبياتٍ شعريةٍ في العقيدة مع وجود متون أخرى في باب العقيدة .
    - أهداف البحث: يسعى البحثُ لتحقيق أهداف منها:
- ١٠ التعرُّف بأسلوب الشيخ عبدالحميد الألوسي رحمه الله تعالى حول كيفية مناقشة الشيخ مع مخالفي آراءه ومعتقداته والأسلوب الذي كان يملكه الشيخ رحمه الله تعالى .
  - ٢. جمع مواقف الشيخ عبدالحميد الألوسي العقدية من الإلهيات في بحث مستقِلَ و وراسة مستقلة
- ٣. الحفاظ على تراثِنا الإسلامي, وعدم نسيان ما قدَّمه العلماء, وتقديم خدمة بسيطة للشيخ رحمه الله تعالى خصوصا أنه لم يكن ذائع الصِيت بسبب حالته الصحية حيث لم يتجوّل في بلدان كثيرة.
  - إبراز شخصية من شخصيات الإسلام وأنه كان مغموراً إلى درجة وبيان عقيدته وعلمِه وإخلاصِه للدين الإسلامي.

#### حدود البحث:

إنَّ حدودَ البحث المكانية ستكون مخصَّصةً لمواقف الشيخ عبدالحميد الألوسي مع ذكر الأدلة التي استند عليها الشيخ وتفاصيل المناقشات الموجودة في المسائل. وفي البحث مقدمة عن تأريخ حياة الشيخ عبدالحميد الألوسي رحمه الله تعالى. ولا يتجاوز الباحثُ هذه الحدود المكانية ولا يتطرَّق إلى موضوعات جانبية أو لا علاقة لها بالموضوع الرئيس للبحث . وسيكون للباحث رأيٌ في كل موضوع إمَّا تأييداً أو مُعارضاً ويكون التأييد أو عدم التأييد مقترنين بالأدلة والقناعة التامة من غير تقليد أو تقديم مجاملة.

### منهج البحث:

طبيعة هذا البحث تقتضى انتهاج :

- ١. قيام الباحث بتعريف جامع لكل الموضوعات التي يتناولها الباحث خلال الكتابة.
  - إدراج آراء الفرق الإسلامية والفلاسفة التي لها رأي في المسألة .
    - ٣. بيان رأي الشيخ عبدالحميد الألوسي في المسألة .
      - ٤. مناقشة الآراء ودراستها وتحليلها.
- ٥. إبداء رأي الباحث من حيث التأييد أو الرفض أو النقد. وباختصار ينتهج الباحث منهجين خلال البحث:
- أ- المنهج الاستقرائي : وسيتِمُ توظيف هذا المنهج لاستقراء وتتبع الموضوعات التي يتناولها الباحث وذلك بتعريف الموضوع تعريفا كاملأ والتحقق من صحة الآراء التي ذكرها الألوسي للفرق والفلاسفة بمراجعة المصادر المعتمدة لدى الفرق أو الفلاسفة. وعرض أهم الآراء المشهورة واللافتة للنظر.
- ب- المنهج الوصفي التحليلي: ويَستخدِمُ الباحثُ هذ المنهج لوصف وتحليل المسائل التي تكون حاضرة في البحث, مع تحليل الموضوعات وتقيمها ودراستها في ضوء الكتاب والسنة النبوية الشريفة.

#### تەھىد

في هذا الفصل التمهيدي أكتبُ عن حياة الشيخ عبدالحميد الألوسي عن اسمه وتأريخ ومكان ولادته ونسبه وحاله ووفاته وتكوينه العلمي مع مؤلَّفاته ومنهجه, وأذكرُ في المقدمة أيضاً شرح المفردات الواردة في عُنوان الأطروحة شرحاً وافياً, ويأتي التمهيدُ في مبحثٍ واحدٍ فقط.

# حياة الشيخ عبدالحميد الألوسي ومنصجه

اسمه: عبدالحميد بن عبدالله بن محمود كما جاء في مقدمة كتابه نثر اللآلي(١) وورد في كتاب الأعلام بالاسم الرباعي عبدالحميد بن عبدالله بن محمود بن الحسين الألوسي<sup>(٢)</sup> وجاء اسمه في كتاب هدية العارفين بهذا الشكل: السيد عبدالحميد بن عبدالله بن محمود بن الحسين الألوسي البغدادي. وقد ذُكِرَ اسمُه أيضاً في مصادرَ عديدة (٣)

تاريخ ومكان ولادته: المُترجمونَ لحياة عبد الحميد الألوسي متفقونَ على تاريخ ومكان ولادته إذ أنه وُلدَ ببغداد سنة (١٢٣٢ هـ - ١٨١٧م), كما جاء في ترجمة حياته في كتاب نثر اللآلي على نظم بدء الأمالي. وذُكِرَ تاريخ ومكان ولادته في مصادر مختلفة(٤)



# ﴿ مُوقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في المسائل العقديا

نَسَبُهُ: عبدالحميد الألوسي كان يُنسَب ويُلقَّب بـ ( عبدالحميد البغدادي ) نسبة إلى المكانِ الذي وُلِدَ فيه ويُنسَبَ بـ(الألوسي ) نسبة إلى القرية التي تُنسَبُ إليها عائلة الشيخ عبدالحميد . وكان رحمه الله يُلقَّبُ بـ (السيد عبدالحميد الألوسي (٥) .

حاله: عبدالحميد الألوسي (رحمه الله) كان عالما متصوفا وأديبا وشاعراً متمكّنا وقد كُفَّ بصرُه وهو في سنته الأولى من العمر, وكان ضريراً ,بعد إصابته بمرض الجدري وعلى إثر ذلك ذهب نور عينَيْهِ ومع هذا تمكَّن مِنْ حِفْظِ القرآنِ الكريم بعد بلوغه ست سنوات من العمر. وكان رحمه الله مُلِمًا بعلوم الآلة (النحو والصرف وغيرها من العلوم), وكان لسائه طَلِقاً وفصيحَ البيان, وفي بداية مشواره كان ميًا لاَ إلى التصوف وكان صاحبَ كراماتٍ وخوارقَ .حتى أصبحَ له أتباع ومريدونَ وكان يسلك طريق الصوفية فأخذ الطريقة القادرية عن الشيخ سليمان الألوسي وأخذ الطريقة النقشبندية عن السيد عبدالغفور المشهداني(١)

وفاته تُوفِيَ الشيخ عبدالحميد الألوسي صباح يوم الأثنين من ثاني يوم لشهر جمادى الأولى سنة ١٣٢٤هـ, بعد أن مرضَ مرضاً أقعده في بيته مدة عشرة أيام حتى توفاه اللهُ, ودُفِنَ ببغداد . الكرخ . مقبرة الشيخ جنيد بالتحديد (٧) ·

ثانياً تكوينه العلمي في سبيل تحصيل العلم لم يستطع الألوسي أن يتنقل من مكان إقامته (بغداد) إلى أماكن أخرى لطلب العلم والسبب يعود إلى كونه ضريرا ولهذا كان صعبا عليه أن يرحل إلى المناطق التي يهواها ومع هذا كله استطاع أن يحفظ القرآن الكريم وعمره ست سنوات , وقرأ مقدمات النحو (الأجرومية) وقرأ الصرف على يد والده (رحمه الله) وعلوم أخرى على يد أخيه السيد محمود أفندي وكان ملازما لوالده إلى أن توفي والذه (رحمه الله) وكان ميالاً إلى التصوف منذ أن كان طفلاً صغيراً ونُقِلَ عنه كرامات وأمور خارقة (أ) . وكان له أتباع ومريدون وكان يعتزل الناس ما أمكن وأقام في داره مدة أربعين سنة لا يخرج إلا لأداء صلاة الجمعة وصلاة العيدين (عيد الأضحى وعيد الفطر (أ) .

1. عبدالله بن محمود الألوسي (ت/ ١٢٤٦ هـ): هو والد الشيخ عبدالحميد الألوسي وكان معروفا بالزهد والورع والفضل , وكان مدرِساً في مدرسة أبي حنيفة النعمان مدة أربعين سنة, توفي رحمه الله وترك بعده ثلاثة أبناء وهم : السيد محمود شهاب الدين والسيد عبدالرحمن والسيد عبدالحمد (١٠)

7. أبو الثناء الألوسي (ت/ ١٢١٧ - ١٢١٧ هـ): هو محمود بن عبدالله الملقب بـ (شهاب الدين) والمُكنَّى بـ (أبي الثناء) الألوسي صاحب التفسير المشهور (روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني) وهو الأخ الأكبر لعبدالحميد الألوسي, درَّس أبو الثناء أخاه الأصغر (عبدالحميد الألوسي) علوم الآلة وبقية العلوم (١١) وذكر المترجمون لحياة عبدالحميد الألوسي أساتذة أخرى لكن دون ذكر الأسماء . وهذا أمر طبيعي لأنَّ (الشيخ عبدالحميد الألوسي) لم يحصل العلوم على يدي أستاذين فقط بل أساتذة أخرى . توفي رحمه الله تعالى يوم السبت ٢٥ ذي القعدة سنة ١٢٧٠ هـ بمرض الحمي وحزن الناسُ لموته وفقده.

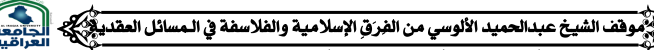
مؤلفاته:توفّي الشيخ عبدالحميد الألوسي وترك بعده كتاب (نثر اللآلي في شرح نظم الأمالي) في العقيدة بدأ بكتابته بداية شهر رمضان سنة ١٢٧١هـ وفَرَغَ من كتابته بداية السنة ١٢٧١هـ, وعلى هذا تكون مدة كتابته وتأليفه أربعة أشهر فقط (٢١)وقد كان للشيخ عبدالحميد الألوسي نظم جميل أبيات شعرية رائعة يمدح فيها أخاه ابا الثناء الألوسي وللشيخ عبدالحميد الألوسي رسالة لطيفة مخطوطة في مكتبة المتحف العراقي برقم (١١٢٨) وهي عبارة عن ثلاث عشرة صفحة وفيها ترجمة لحياته ولكني لم أحصل على هذه الرسالة . وله كتاب آخر بعنوان (إرشاد العباد الى طرق الجهاد) كتبه سنة ١٢٩٤هـ موجود بالمتحف العراقي برقم : ٢٨٢٠٩(١١)

منهجه: مَن قرأ متأملاً كتاب نثر اللآلي على نظم الامالي للشيخ عبدالحميد الألوسي . رحمه الله . يلحظ أن منهج الألوسي لشرح أبيات . بدأ الأمالي . في العقيدة كان يتسِّمُ بـ :

- ١) شَرْحِ كل بيت بادئاً بإعراب الكلمات الواردة في البيت إعرابا كاملا وافياً بحيث لا يحتاج المطالِعُ لكتابه إلى كتاب آخَرَ وهذا يدلُ على تعمُّقِهِ
  في علم النحو والصرف .
  - ٢) استدلاله بآيات قرآنية وأحاديث نبوية كريمة .
    - ٣) استشهادِه بمقالات المتكلمين .
  - ٤) ذكر وِجهة نظر الفِرق والفلاسفة ورأيهم في المسألة واستدلالاتهم وحُجَجِهم.
  - ٤) ردِّه على الفرق الإسلامية والفلاسفة في المسائل التي فيها خلاف, ومناقشة المسائل المتعلِّقة بالعقيدة







الألوس: الشيخ عبدالحميد الألوسي يُنسَبُ إلى (ألوس) بالقصر على الأرجح, وهي قرية صغيرة تقع على الفرات بالقرب من (عانات) يُقال: إن أحداً كان يُدعى (سابور) بنى هذه القرية (١٤)

## محث االميات

#### تمهيد:

في هذا المبحث أتناولُ . كتابةً . موضوعَ الإلهياتِ والمرادُ منها المسائل المتعلقة بالإله سبحانه وتعالى مثل إثبات وجوده تعالى واثبات صفاتِه, والحديث عن معنى كل صفةٍ مِن صفات الله تعالى وأفعالِه تعالى هذا هو المقصود مِن موضوع الإلهيات جملةً أمَّا الموضوعات التي خصَّصتُها في هذا الباب فيكون حَسْبَ تلك الموضوعات التي هي موجودةٌ في كتاب الشيخ عبدالحميد الألوسي (نثر اللَّلي شرح نظم بدء الأمالي) مراعاةً لعُنوان البحث فلا أحيد عنه بل أسير على الترتيب والسرد الوارد في الكتاب. وفي بداية كل موضوع. أطرَحُه في هذا البحث وأتكلُّمُ فيها . أذكُرُ المسألة كعُنوان للبحث وأذكر رأيَ الفلاسفةِ أو الفرقةِ أو الفِرَقِ التي لها الرأي المغاير لأهلِ السنة والجماعة وأحققُ في المسألة بالرجوع إلى مصادر الفرقة أو المذهب أو الفيلسوف إلى كُتُبِهم التي صنَّفوها وأخصِّصُ أَسْطُراً عديدة للتعريف بالفرق والمذاهب والفلاسفة الذين لهم رأيّ متعلِّقٌ بالمسألة. وفي نهاية المبحث او المطلب أذكر رأيَ الشيخ عبدالحميد الألوسي وأحلِّلُ تحليلاً علميا للمسألة وأقارنُ بين الآراء مع إبداء رأي الباحث, ويتضمّنُ هذا المبحث عدةَ مطالب

### المطلب الأول: صانعُ العالَم

ذَكَرَ الشيخ عبدُالحميد الألوسي<sup>(١٥)</sup> زَعْمَ المجوس<sup>(١٦)</sup> والثنويةِ<sup>(١٧)</sup> أنَّ العالَم . ما سوى اللهِ . له صانعان أحدهما يخلق الخير والآخَر يخلُقُ الشرَّ وبعضُهم أطلقَ عليهما صانِعَ الخير وعبَّر عنهما بعضُهم بـ (يزدان وآهرمن) وأسندوا النورَ إلى خالق الخير والظُلْمَةَ إلى خالق الشرّ. وذَكَرَ الشيخ عبدالحميد الألوسي ما يعتقده النصاري من أنَّهُ ثالثُ ثلاثة معبِّراً عنها بالأقانيم(١١): الثلاثة وهي ذاتٌ وعلمٌ و حياةٌ وزعم بعضهم انهم أب وهو الله سبحانه وابن وهو عيسى وأم وهي مريم تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً .وأورد الألوسي في كتابه نثر اللآلي زعْمَ الطبايعيين)(١٩) بأنَّ صانِعَ العالَم أربعةٌ وهي: الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة .ويعتقِدُ الأفلاكيون أن صانِعَ العالَم سبعة وهي: زحل والمشتري والمريخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر وفي نهاية هذه المسألة ذكر الألوسي عقيدة الوجودية (٢٠) والحلولية (٢١)من أنَ الله سبحانه وتعالى هو الوجود المطلق وتسميه التوحيدَ الصرفَ فهو محضُ الشرك .هذه هي آراء الفِرق التي ذكرنا أسماءهم عن موضوع صانِع العالم .

### موقف الألوسى:

يُجِيبُ الألوسي عن تلك الآراء في كتابه (٢٢) بقوله: ؛ صانِع العالَم على الأطلاق واحدٌ لا شريك له وهو اللهُ تعالى ؛ ويقول: لو كان مع اللهِ إله آخَرُ لوجبَ له ما يجبُ لله تعالى واستحالَ عليه ما يستحيلُ على اللهِ تعالى وجاز عليه ما يجوزُ على اللهِ تعالى ولم يخلُ من أنهما إما أن يختلفا في الإرادة أو يتَّفقا وكلا القسمين مستحيلٌ. ويأتي الألوسي بحالَتَي (الاختلاف والاتفاق) بين الالهين . ففي حالة اختلاف الالهين يأتي بمثال ويقول: ؛ لو اختلفا في إرادة خلق جوهر لا ينقسِمُ مثلاً. لَزمَ عجزُهما معاً وذلك لأنَّ نفوذَ إرادتهما معا مُحالٌ لأنَّه اجتماعُ الضدين ؟. وفي حالة اتفاق الإلهَين فيقول الألوسي: ؟ الاتفاق المفروض بين الالهين المقدَّرين إما أن يكونَ جائزاً فيكونُ الاختلاف جائزاً أو يكونُ واجباً فلا يُمكنُ أن يجوزَ الاختلاف أصلاً وعلى كلا التقديرين يلزمُ عجزُهما ؛ ويستمرُّ الألوسي في الرَّدِ على الفرقِ فيقول: ؛ الجوابُ عنه من وجهين: أحدُهما: إنَّ انقسامَ العالَم ممتِنعٌ لما تحقَّق بالبراهين القاطِعة. إنَّ عمومَ تعلُّق قدرةِ الإله وإرادتِهِ بكلّ مُمْكِن واجِبٌ . فإذاً ما من ممُكِن إلا وقد توجّهتْ إليهِ قدرةُ كلّ من الإلهَين وإرادتُهُ فيلزمُ التمانُعُ. وأيضاً الإلهُ الذي لا يقدِرُ على تنفيذِ قدرتِهِ وإرادَتِهِ في جميع الممكنات يكونُ عاجِزاً لا محالةَ فيلزَمُ على هذا التقدير عجزُهما معاً. (والثاني) إنَّ اختصاصَ كلّ منهما بنوع من العالَم لا يخلو إمَّا أنْ يكونَ باختيارهما فيصِّحُّ تركُهُ لأنَّ الفاعِلَ المختارَ يصِّحُّ منه الفعلُ والتركُ فيتصرَّفُ كلِّ في مقدور الآخَر فيلزَمُ التمانُعُ . وامَّا بدون اختيارهما فيحتاجُ إلى مخصِّص حاكم عليهما فيلزَمُ حدوثُهما. لأنَّ التخصيصَ بلا مخصِّص مُحالٌ. ولأنَّه لو كان إلهَين فلا يخلو , إما أن يكونا حادِثين أو أحدُهما حادثاً والآخَرُ قديماً أو قديمَين. (أمَّا الأولُ) فيلزَمُ عليهِ أن لا إلهَ أصلاً. لأنَّ الحدوثَ من صفاتِ النقص ؛ والنقصُ مُحالٌ بالنسبة إلى الألوهيةِ على أنَّه لا قائلَ به. (وأمَّا على الثاني) فهو تصريحٌ بالتوحيد وعينٌ بإثباتهِ. إذ لا يليق بالإلهِ أن يكونَ ناقِصاً والحدوثُ نقصانٌ كما تقدَّمَ فيكونُ الإلهُ حينئذٍ واحِداً وهو القديمُ. (وأمَّا الثالثُ) فيلزَمُ عليهِ أن يكون بينهما فُرجَةٌ والفُرجةُ الكائنةُ بين القديمين قديمةٌ وبين الفُرجةِ القديمةِ وبين كلِّ من القديمين فرجةٌ أيضاً. وهي قديمةٌ وتعدُّدُ القُدماء باطِلٌ.



### م موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في الـمسائل العقدية

### دراسة المسألة وتحليلها ومقارنتها:

بعد عرضِ آراء القائلينَ بوجود أكثر من صانعٍ للعالَمِ وموقف الشيخ عبدالحميد الألوسي ظهر بياناً للباحثِ بُطلانُ ما زَعمَتْه الفِرقُ المذكورةُ في المسألة لأسباب:

- ١) عدم استناد الفرق والطوائف إلى أدلةٍ قاطعةٍ تُثبِثُ صحة اعتقادهم بوجود أكثر مِن صانع للعالم .
- انعدامُ توافُقِ الغرق على عددية الصانِع فكلُ فرقةٍ ادَّعت عدداً مِنَ الصانِعِ للعالَم, فالمجوسية والثنوية زعموا أنَّ صانِعَ العالَمِ اثنانِ. بينما زعمت النصارى أنَّ عدد الآلِهة ثلاثة. الأب والأبن والأم (الله وعيسى ومريم). وادَّعتِ الطبائعيون أن العالَمَ صانِعُهُ أربعة. وأخيرا الأفلاكيون قالوا بوجود سبعة إله .
  - ٣) الرفض وعدم القبول من العقل السليم بتعدَّدِ الآلهة في صُنع العالم.

وإذا أجرينا مقارنة علمية بين أدلة الزاعمين بوجود أكثر من صانع للعالَم وأدلة الشيخ عبدالحميد الألوسي في مسألة صانِعِ العالَم لوجدنا أنَّ أدلة الشيخ عبدالحميد الألوسي كانت أقوى وأجزم وذلك لأسباب:

- أ) استدلال الشيخ بمعنى الآيات التي تُثبتُ أنَّ الله تعالى وحده صانعُ العلم.
- ب) رَدَّ الشيخ عبدالحميد على الفِرقِ بمعاني ومدلولات الأدلة النقلية . القرآن والسنة . دون الإشارة إلى ذكر نص الآيات والأحاديث النبوية الشريفة.
  - ت) عدم أمتداد واستمرار فكرة وجود أكثر مِن إلهٍ في صُنع العالَم.

ولهذا يضُمُ الباحثُ رأيه ألى رأي الشيخ عبدالحميد الألوسي في بُطلان ما زعمتْه النصارى والمجوس والثنوية والطبائعيون والأفلاكيون مِن وجود أكثر مِن صانِع للعالم. مع ذلك لدى الباحث ملحوظة وهي:

وقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْغَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ سورة الأنبياء:٢٢

وقوله تعالى: ﴿ أَفَامَ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوَقَهُمْ كَيْفَ بَنَيَّنَهَا وَزَيَّنَّهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ سورة ق:٦

وقوله نعالى:﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُولُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَتَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطُ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ سورة الطلاق:١٢

وقوله تعالى: ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ. مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ المؤمنون: ٩١

وهناك آيات أخرى كثيرة تُثبِثُ أنَّ الله تعالى وحده خالق وصانع العالَم كما أشار إليه الشيخ عبدالحميد الألوسي دون ذكر الآيات.

وحديث: دَخَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَسْجِدَ، فَإِذَا هُوَ بِرَجُلٍ قَدْ قَضَى صَلَاتَهُ، وَهُوَ يَتَشَهَّدُ وَهُوَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ يَا اللَّهُ الْأَحَدُ الْمَسْجِدَ، فَإِذَا هُوَ بِرَجُلٍ قَدْ قَضَى صَلَاتَهُ، وَهُوَ يَتَشَهَّدُ وَهُو يَقُولُ: اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ، أَنْ تَغْفِرَ لِي ذُنُوبِي، إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ، قَالَ: فَقَالَ: «قَدْ غُفِرَ لَهُ» تَلاَثًا (٢٢) في هذا الحديث دليلٌ على أنَّ الله تعالى واحد أحد لا شريك له . وبهذه الأدلة النقلية من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ثبتت أنَّ العالَمَ له صانعٌ واحدٌ وهو الله سبحانه وتعالى .وحُكم القائلين بتعدِّد الصانع هو الكُفر الصريح لما يلزمُ مِن تعدد الصانع وجود الشريك لله تعالى وهذا محض الشرك والكفر بالله تعالى أنَّ الاعتقاد بتعدد القدماء كفرٌ فلا صانع مع الله تعالى اللهُ عمًّا يقولونَ علواً كبيراً, ويرى الباحثُ أنَّ هذه الفكرة والاعتقاد بوجود صانع مع الله تعالى لم تَعُدُ فكرةً اليومَ.

# المطلب الثاني: العبد ومسألة خُلُق الأفعال

مجلت الجامعت العراقيت

في هذا المطلب مسألتانِ : مسألة العبد ومسألة خلْقِ العبدِ للأفعال. وذلك لأنَّ الحديثَ عن هذه المسألة بحاجةٍ إلى الحديث عن العبدِ ومدى قدرتِه ومكانتِه وإمكانياتِه واستطاعته لخلقِ الأفعال. هل العبد متمكِّنٌ لخلْقِ الأفعال أم لا؟ , وهل العبد مخيَّرٌ أم مسيَّرٌ ؟ وأذكر رأيَ الفِرق القائلةِ



بأنَّ العَبْدَ خالِقٌ لأفعالِهِ ورأيَ القائلين بأنَّ اللهَ تعالى خالِقُ أفعالِ العِباد مطلقاً مع ذَكْرِ الأَذِلةَ. وهل القول بأنَّ العبدَ خالِقُ لأفعالِه يُفْضَي إلَى الكُفرِ؟ وأُورِدُ موقف الألوسي مِن الفرقِ الاسلامية والفلاسفة في مسائلَ عقدية, ولكن لا بُدَّ من تعريف كلمة العبد .

أولا: العبد : الرقيق, وهو الانسان حرّاً كان أو رقيقاً لأنَّه مربوب للهِ عزَّ وجلَّ , ويُجمَعُ على عبيد وعُبد وأعبد و عُبدان (٢٥).

ثانياً: المعتزلة (٢٦) هي الفرقة القائلة بأنَّ العبد خالقٌ لأفعالِه على سبيل الاختيار لا على سبيل الإيجاب

ذهبت المعتزلة إلى أنَّ العبدَ خالقٌ لأفعاله على صفة الاختيار لا على سبيل الإيجاب , كما ذكر الشيخ عبدالحميد الألوسي في كتابه . نثر اللّالي على نظم بدء الأمالي(٢٧) .

موقف الألوسي: ردَّ الشيخ عبدالحميد الألوسي على الفِرقِ القائلة بأنَّ العبدَ خالقٌ لأفعاله بقوله: " هو المستحق للألوهية بلا شركة الذي يخلقُ كلَّ شيء بقدرٍ, وهو الموجِدُ الذي يصحُّ منه الفعلُ والتركُ , وكلُّ شيءٍ من الجواهر والأعراض خيراً كان أو شراً نفعاً كانَ أو ضراً بقضاء الله تعالى وقَدَرِهِ في الأزلِ. وفيه إشارة إلى دخول أفعال العباد في مخلوقاته , وإلى هذا ذهبَ المحققونَ من أهل الحق " . هذا هو موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من هذه المسألة ولم يفصِّلِ والقول في المسألة ولهذا المسألة تحتاجُ إلى دراسة:

الدراسة والتحليل والمقارنة: واضحٌ أنَّ الألوسي لم يذكر ما استدلتْ به الفِرَقُ الذاهبةُ إلى أنَّ العبدَ خالقٌ لأفعالِهِ ولم يذكر أسماء الفرق الأخرى الذاهبين إلى ما ذهبَت إليه المعتزلةُ مع سرد أدلتِهم.الذين يرونَ أنَّ الله خالقٌ لأفعال العباد هُمُ الجبرية فقد ذهبوا إلى أنَّ أفعالَ العباد مخلوقة والإنسانُ ليس إلا كالريشة في مهبِّ الرّيح والعبد ليس له القدرةُ والاختيار وهذا وإرادتِهم (٢٨) والأدلة التي استدلَّ القائلونَ بأنَّ أفعالَ العبادِ مخلوقةٌ هي:

- ١) قول اللهِ تبارك وتعالى ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الصافات: ٩٦
- ٢) قول اللهِ تعالى : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ رَمَىٰ ﴾ الأنفال: ١٧
- ٣) قول اللهِ تعالى: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَيَهَدِى مَن يَشَآهُ ۚ وَلَتُسْعَلُنَّ عَمَّا كُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ النحل: ٩٣

الدليل من السنة النبوية:

- ١) عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم قال: (( إنَّ اللهَ يصنعُ كلَّ صانع وصنعتَه ))(٢٩)
- عن طاووس قال : أدركتُ ناساً من أصحاب رسول الله صلى الله عليهِ وسلم يقولون: كل شيء بقدر وسمعتُ ابنَ عمر يقول : قال رسولُ اللهِ صلى اللهُ عليه وسلم: ((كل شيء بقدر حتى العجز والكيس))(٢٠)

أما أدلَّة القائلينَ بأنَّ العبد له القدرة في الفعل فهي:

- ١) الأيات الذي فيها مدحُ المؤمنِ على إيمانِه وذمُّ الكافِرِ على كفره كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُّنِيبٌ ﴾ هود:٧٥
  - ٢) الأيات الذي تدلّ على مجازاة والإثابة على الأفعال قال تعالى:
  - ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةِ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةِ تُدْعَىٰ إِلَىٰ كِتَبِهَا ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُم و تَعْمَلُونَ ﴾ الجاثية: ٢٨
- ٣) الأيات الذي ندلُّ على أنَّ أفعالَ العبادِ تستندُ إليهم وتصدرُ عنهم قال تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتُ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُرًّا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَٱللَّهُ وَٱللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ سورة يوسف:١٨ بعد عرض أدلة الفريقين يبدو للباحث أنَّ ما ذهبَ إليه الشيخ عبدالحميد الألوسي هو الراجح لأنَّ الآيات تتضمَّنُ معانيَ أكثر ولأنَّ كلَّ شيءٍ بقضاء اللهِ وقَدَرهِ ومكتوب في الأزل. سواءٌ كان خيراً أو شرا .

## المطلب الثالث: مسألة الإرادة

ذكر الشيخ عبدالحميد الألوسي . رحمه الله . مذهب المعتزلة في مسألة الإرادة في كتابه (نثر اللآلي على نظم بدء الامالي) (٢١) أنّهم ذهبا إلى " أنّ الإرادة تحدُثُ في غيرِ ذاتِه تعالى .وقالوا: أنه مريد بإرادة حادثة لا في محل " . وذَكّرَ الألوسي . رحمه الله . أيضاً مذهبَ الفلاسفةِ: "من أنّه تعالى موجِب بالذات لا فاعلٌ بالإرادة والاختيار ". وأما الكرامية (٣٢) فذهبوا إلى " أنّ إرادتَه حادثةٌ في ذاته " .

وذهبت النجارية (٣٣) "من أنَّه مريدٌ بذاته لا بصفةٍ ".

موقف الألوسي: لو كان كذا لم يكن هو مريداً بها لاستحالة اتصاف موصوف بصفة قائمة بغيره وإلا لجاز أن يكون أحد منا مع خلوه عن الحركة متحركاً بحَرَكة قائمة بغيره .



#### ﴾ موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في الـمسائل العقديلا

واحتجاً ج المعتزلة بما حاصله يلزم على تقدير كون الإرادة أزلية أن تكون بغير مرادٍ , والإرادة بدون المراد مُحال وحدوثُها على تقدير قيامُها بذاته تعالى يستدعي كونَها محلا للحوادث وهو مستحيل , وكونها قائمة في غيره على هذا التقدير يستدعي جواز قيام صفة الشيء بغيره وهو غير جائزٍ . فتعين كونِها حادثة لا في محلٍ ممنوع . لأنه لو جاز أن توجد صفة لا في محل لجاز أن تكون صفة العلم والقدرة والكلام كذلك ولا قائل به . وأيضاً لو كانت لافتقرت إلى إرادةٍ أخرى حادثةٍ وهي كذلك مفتقرة إلى مثلها وهكذا على هذا الأسلوب فيلزم الدور والتسلسل وكلاهما باطل , فثبت أنها صفة قديمة قائمة بذاته تعالى تقتضي تخصيص المكونات بما ذُكر .

#### الدراسة والتحليل والمقارنة:

بعد عرض رأي المعتزلة والفلاسفة والكرَّاميَّة والنجاريَّة في مسالة الإرادة تبيَّن لي أنَّ وجهات نظرهم مختلفة أستخلصها فيما يلي:

- 1) المعتزلة: ترى بأنَّ إرادة اللهِ تعالى حادثةٌ في غير ذات الله تعالى وليست في محل.
- ٢) الفلاسفة: أنَّ الله تعالى موجب بالذات أي يوجب الفعل والترك ولكنَّه تعالى ليس فاعلاً بالذات.
  - ٣) الكرّاميّة: ذهبتْ إلى أنَّ إرادةَ اللهِ تعالى حاثة في ذاتِهِ.
    - ٤) النَّجاريَّة: تعتقدُ أنَّ الله تعالى مربد بذاتِه لا بصفة.

أمًّا موقفُ الألوسي فواضِحٌ أنّ مَ الإرادة ليست حادثة ولا قائمة بذاته لأنَّ الله تعالى ليس محلاً للحوادثِ. والإرادة ليست قائمة في غيرهِ لأنَّ هذا الحال يستدعي جواز قيام صفة الشيء بغيره وهذا ليس جائزاً. ويرى الألوسي أنَّ تعيينَ كونِ الإرادةِ حاذثة ليس في محلٍ ممنوعٌ. لأنَّه لو جاز هذه لجاز أن تكونَ صفةُ الكلام والعلم والعدةِ دون محلٍ ولا أحدَ يقولُ بهذا وتوصَّلَ الباحثُ إلى أنَّ موقف الألوسي مناسِبٌ وسديدٌ أقربُ إلى الصواب لأنَّ تعليل المسألة بهذا الشكل مُقنِعٌ ولأنَّ إرادة الله تعالى إذا تعلَّقتُ بشيءٍ لا يُمكِنُ تخلُفُهُ عن الوقوع سواءٌ كان خيراً أو شرا هداية أو ضلالةً. ولهذا يقول الألوسي رحمه الله تعالى: " للعبدِ كسبٌ صادِرٌ باختياره وليس مسلوبَ الاختيارِ بالكلية إذ بالاختيارِ تترتبُ الأعمالُ التي بها يرتبط الجزاء "(٢٠) . ويقول الله تباركَ وتعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَلُو شَاءَ ٱللّهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَاكِن يُضِمُ أَن يَشَاءٌ وَلَكُن يَصَامُ النّهُ سورة النحل: ٩٣

## المطلب الرابع: مسألة الجبر وكُفْرُ إبليس

نتاول في هذا المطلبِ مسألةَ كُفْرِ إبليس هل كان مُجبَراً على الكفرِ بالله تعالى أم كان مخيَّرا, والألوسي رحمه الله تعالى أورد هذا الموضوعَ في كتابه نثر اللآلي (٣٠) بقولِه: "ذهبتِ الجبرية (٣٦) إلى أنَّ إبليسَ كان مُجبَراً على الكفر".

هذه المسألة من المسائل التي تتعلَّقُ بخلقِ أفعالِ العباد ولهذا أَدْرَجَ الشيخ عبدالحميد الألوسي مسألة (كفرِ ابليس وقضية الجبر) التي يقول بها الجبرية وهي قضية خطيرة وفي نفسِ الوقت ذات أهمية كبيرة لأنها متعلقة بالإيمان لأنّنا إذا حكمنا بأنَّ ابليس كان مُجبَرا فلماذا لم يُكِنُ له الطوع والانقياد والانصياع لأمرِ الله تعالى وما ذنبُه أنه لم يُطِعْ أمرَ اللهِ سبحانه وتعالى. ونجدُ موقف الألوسي على النحو التالي.

## موقف الألوسي:

يقول الألوسي: "التبليغ من الرسل أوامرَه ونواهيَه لإقامة حجته تعالى على خلقه به , وليس مرادُهُ من خلقه إلا ما هم عليه في نفس الأمر خيرا كان أو شراً ".



#### ﴾ هموقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في الـمسائل العقديا

ويقول الألوسي: " فلا حقَّ لأحدٍ أن يعترضَ عليه في شيءٍ من أفعاله لأنَّه حكيمٌ مطلَقٌ لا يفعلُ ما يَرِدُ الأعتراضَ عليه وإنَّما يتوجَّهُ الاعتراضَ على الكافرِ بكفرِ لما أنه من توابع استعداده في ثبوته الغير المجهول". وفي نهاية المسألة يقول الشيخ عبدالحميد الالوسى: " فليس الحقُّ تعالى مجبِورا لإبليس على كفره " .

### الدراسة والتحليل والمقارنة:

هناك آيات كثيرة تدلُّ على أنَّ أيَّ مخلوقٍ خلقه اللهُ سبحانه وتعالى ليس مُجبَراً على أداء فعلِ ٍ أو تركِه بل يفْعَلُ ويتركُ بمحضِ إرادته ومن هذه الآيات:

- قولُ اللهِ تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰعَلَى ٱلْهُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْهُونِ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ فُصِلَتْ: ١٧
- وقولُه تعالى: ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَد تَبَايَنَ لَكُم مِن مَسَاكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ
  وَكَانُواْ مُسْتَبْصِهِ بِنَ ﴾ سورة العنكبوت: ٣٨
  - وقولُه تعالى:﴿ يَتَأَهْلَ ٱلۡكِتَٰبِ لِمَرَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْرَ تَعَامُونَ ﴾ آل عمران: ٧١

فدلالةُ هذه الآياتُ واضحةٌ أنَّ أحداً من المخلوقات سواءٌ كان شخصاً أو فرقة ليسوا بمُجْبَرينَ على أداء الفعلِ أو الترك . كما هو رأيُ أهلِ السنة والجماعة أنَّ الله سبحانه وتعالى لم يُجْبِرُ ابليسَ على الكفر بالله تعالى. ولا يُجبِرُ أحدا من البشر (الانس والجن ) لهذا كلَّ مِ يضُمُ الباحِثُ رأيَه إلى رأي الشيخ عبدالحميد الألوسي في هذه المسالة وهي كفر ابليس ومسألة الجبر وحاصل الكلام أنَّ إبليس لم يكُ مُجبَراً على العصيانِ وعدم السجودِ لآدَمَ بل كانَ بمقدوره أن يُطيعَ الله تعالى فلم يفعلْ فوبالُ الذنبِ يعودُ عليه.

### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين, ربِّ السموات والأرضين وربِّ المشارق والمغارب. لا إله إلا هو الحيُّ القيوم. والصلاة والسلام الدائمتان على النبي محمد صلَّى الله عليه وسلَّم وعلى آله وأصحابه الكرام إلى يوم الدين وبعدُ...فإنَّ قارئَ هذا البحث والمتأمل فيه يجدُ أن ويشعر بأنَّ علماءنا الأفاضل لم يبخلوا في نشر العلم واهتموا كثيراً بالمسائل العقدية التي هي الأساس المتين بين العبد وربّه. ويجدُ القارئ أنَّ الشيوخَ الأجلاء ردَّوا على الفرق والمذاهب والفلاسفة الذين حاولوا بأفكارهم إضعاف العقيدة لدى المسلمين . ولكن المصنِّفين قاموا بالرد الحازم على الفرق المخالفة للدين الإسلامي من خلال تصنيف الكتب والتأليف. وفي نهاية البحث توصَّلتُ إلى نتائجَ أبرزُها:

- ) اهتمام العلماء الدين الإسلامي بالمسائل العقدية أكثر من أية مسائل أخرى.
- <sup>۲)</sup> الأسلوب الجميل والسديد الذي تميَّز به الشيخ عبدالحميد الألوسي من خلال المناقشات والردود على على الفرق والمذاهب من غير اللجوء إلى أسلوب العنف والقسوة واستخدام الكلمات غير اللائقة , ومن هذا يتعلَّمُ الطالب ويستفيد من هذا الأسلوب الفعال .
  - ٢) محاولة الشيخ عبدالحميد الرد أولا من خلال كتاب الله وثانيا من خلال الأحاديث الرسول صلى الله عليه وسلّم.
    - استخدام اللغة العربية كوسيلة للردِّ على الرأي المخالف.
- °) الرأي الذي لا يستندُ إلى سند قوي لا يمكن أن يدومَ ومنا طويلاً, كما نرى أنَّ هذه الآراء المخالفة للإسلام لم يدُم طويلاً اضمحلَّت اضمحلالَ الظل بمجيء الشمس عليه.

#### التوصيات:

أولاً: الاستفادة من تاريخ حياة العلماء الكبار الذين صرفوا جُلَّ وقتِهم في سبيل تحصيل العلوم الشرعية والسير على خُطاهم.

ثانياً: على الباحثين الجُدد التسلح بسلاح العلم والمعرفة وحفظ آيات القران الكريم والأحاديث النبوية الشريفة التي تُساعد الباحث على الرد بأكمل وجهٍ على الرأي المُخالف .

ثالثاً: قراءة الكتب المؤلِّفة حول العقيدة الإسلامية وخاصة التي تُعنى بالرَّدِّ على الفرق المعادية للإسلام.

### المصادر والمراجع:

بعد القرآن الكريم

. ابن تيمية شرح العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام شَرَحَهُ محمد الصالح العُثيمين, دار ابن الجوزي الطبعة السادسة ١٤٢١هـ .







#### ﴾ \*موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في الـمسائل العقدية

- . أبو الفتح محمد بن عبدالكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني (ت٥٤٨هـ) المِلَلُ والنِّحَلُ: تحقيق أمير على مهنا و على حسن فاعور, دار المعرفة ـ بيروت , ط٣ /١٩٩٣م .
- . أبو حامد محمد ين محمد الغزالي الطوسي الاقتصاد في الاعتقاد / تأليف حجة الاسلام الإمام, تحقيق / موفق فوزي الجبر // الحكمة دمشق ـ سوريا / الطبعة ١ / ١٩٩٤ .
- . أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني (المتوفى: ٢٧٥هـ)سنن أبي داود المحقق: محمد محيى الدين عبد المكتبة العصرية، صيدا بيروت عدد الأجزاء: ٤.
- . إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ١٣٩٩هـ) الناشر هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين المؤلف:: طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول ١٩٥١.
- . حميد المطبعي, موسوعة أعلام العراق في القرن العشرين:, وزارة الثقافة والإعلام, دار الشؤون الثقافية العامة, بغداد, الطبعة الأولى, ١٩٩٥. خليل مردم بك, أعيان القرن الثالث عشر في الفكر والسياسة والاجتماع.
  - . خيرالدين الزركلي, الأعلام, ط: 5, دار العلم للملايين, بيروت: 1980.
- . الراوي, السيد محمد سعيد الراوي (تاريخ الأُسَرِ العلمية في بغداد) صفحة: ٢٠٧ ـ تحقيق: الدكتور عماد عبدالسلام رؤوف ـ دار الشؤون الثقافية العامة ـ بغداد / ١٩٩٧.
  - . صلاح الدين الهواري المعجم الوسيط المدرسي/ دار ومكتبة الهلال ـ بيروت . ٢٠٠٧ .
- . ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (المتوفى: ٣٤٣هـ)السُّنَنُ وَالأَحْكَامُ عَن المُصْطَفَى عَلَيهِ أَفْضَل الصَّلاَة والسَّلاَم المحقق: أَبي عَبد الله حُسَين بْن عُكَاشَة الناشر: دَارُ مَاجِد عَسيْرِي، المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ .
- . طالب جاسم حسن العنزي و سلمى حسين علوان, وحدة الوجود عند محي الدين ابن عربي (٥٤٦-١٣٨ هـ/١٠١١) م من منظور استشراقي تأليف: العدد السابع والعشرون /٢٠١٢
- . عبد القاهر بن طاهر البغدادي (ت(٣٧)٤٢٩هـ) الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم, تحقيق لجنة إحياء التراث العربي ، منشورات دار الآفاق الجديدة . بيروت, ط الخامسة ، ١٩٨٣ .
  - . عبدالحميد بن عبدالله بن محمود الألوسي (ت: 1324 هـ) نثر اللآلي على نظم بدء الامالي, , مطبعة الشابندر, بغداد,1330هـ . على سامى النشار (نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام / ت:٩٨٠)/ الطبعة الثامنة,
    - . مجمع اللغة العربية, المعجم الوسيط, الطبعة الخامسة, مكتبة الشروق الدولية, جمهورية مصر العربية. القاهرة ٢٠١١.
  - . محمد إبراهيم الفيومي (المتوفى: ٢٧١هه)تاريخ الفكر الديني الجاهلي الناشر: دار الفكر العربي الطبعة: الرابعة ١٩٩٥هـ-١٩٩٤.
    - . محمد بهجت الأثري, أعلام العراق, المطبعة السلفية, بغداد/ سنة الطبع: 1345 ه.
    - . محمد خليل الباشا الكافي / معجم عربي حديث / / شركة المطبوعات بيروت . لبنان الطبعة الرابعة /١٩٩٩ .
    - . محمد علي التهانوي, موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم, تحقيق: علي دحدوح, مكتبة لبنان ناشرون, ١٩٩٦.
- . محمود شكري الألوسي, المسك الأذفر في نشر مزايا القرنين الثاني عشر والثالث عشر ١٣٤٢.١٢٧٢ هـ تحقيق: د. عبدالله الجبوري, الدار العربية للموسوعات, الطبعة الأولى . ٢٠٠٧م .

## الهوامش

- (١) نثر اللَّلي على نظم بدء الأمالي, ترجمة المؤلف, الصفحة: ٣.
  - (7) الأعلام للزركلي, 7/1/1 .
- (٣) أعلام العراق, الصفحة: ١٤, تأريخ الأُسَر العلمية في بغداد, الصفحة: ٢٠٧, المسك الأذفر في نشر مزايا القرنينِ الثاني والثالث عشر, العراق العرب التالث عشر في الفكر والسياسة والاجتماع: الصفحة: ١٥٢ـ١٥٢.
- (٤) أعلام العراق , الصفحة: ١٤ , الأعلام للزركلي , ٣/ ٢٨٨ . أعيان القرن الثالث عشر في الفكر والسياسة والاجتماع, الصفحة: ١٥٢ . -١٥٣ .



# و الفيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في الـمسائل العقديد

- (٥) المسك الأذفر في نشر مزايا القرنين الثاني والثالث عشر: ١/ ٢٠٠٧, أعيان القرن الثالث عشر في الفكر والسياسة والاجتماع, ١/ ٥٠٧
  - (٦) أعلام العراق, الصفحة :١٤ , الأعلام للزركلي: ٢٨٨/٣, موسوعة أعلام العراق في القرن العشرين,:الجزء: ١٤٧/١.
    - (٧) تاريخ الأسر العلمية في بغداد : الصفحة : ٢٠٧ , أعلام العراق : الصفحة : ١٤ , هدية العارفين: ١٧/١٥ .
      - (٨) أعلام العراق, الصفحة :١٤ .
      - (٩) الأعلام للزّركُلي:٢٨٨/٤, هدية العارفين: ٥٠٧/١.
        - (١٠) أعلام العراق: الصفحة/١١
        - (١١)أعلام العراق: الصفحة, ٤٣.٢١
        - (١٢) المصدر نفسُه, الصفحة, ١٤
      - (١٣) المسك الأذفر في نشر مزايا القرنين الثاني والثالث عشر: ٦٢.٧/١
        - (١٤) أعلام العراق(١٤) الصفحة,٧
        - (١٥) نثر اللآلي على نظم بدء الأمالي : ص ١٢
- (١٦) المجوس: كلمة مجوس من الكلمات المعرَّبة, جاءت من كلمة ؛ مغوس ؛ الفارسية ومعناها ؛ عابد النار ؛ وهم عبدة النار الزاعمين أنَّ للعالَمِ أصليَنِ: نور وظُلمة , المجوسية: عقيدة المجوس في تقديس الكواكب والنار , وهي دينٌ قديمٌ جدَّدَه وأظهرَهُ وزاد فيه ؛ زرادشت؛ تاريخ الفكر الديني الجاهلي : ص ٢٣٠ , المعجم الوسيط,٨٨٨
- (١٧) الثنوية: هؤلاء أصحاب الاثنين الأزليين, يعتقدون أنَّ النورَ والظُلمة أزليانِ قديمانِ , والفرق بين الثنوية والمجوس أنَّ الأخيرَ قالوا بحدوث الظلام .وتعتقد الثنوية بإلهينِ اثنينِ إلهٍ للخير وإلهٍ للشر ويرمزُ لهما بالنور والظلمة. الملل والنحل للشهرستاني,ج ١٠٩٠,المعجم الوسيط ص١٠٥
  - (١٨) الأقانيم: جمع مفردها الاقنوم: بمعنى الأصل والأقانيم الثلاثة عند النصارى الأب والإبن وروح القدس. المعجم الوسيط ص ٧٩١
  - (١٩) الطبائعيون: قسم من الفلاسفة الأقدمين يعتقدون أنَّ الحرارة البرودة واليبوسة والرطوبة من صانعي العالم. المعجم الوسيط ص٥٧
- (۲۰) الوجودية: في عرف السالكين عبارة عن شهود وجود واحد مُطلق من حيث أنَّ جميعَ الأشياءِ موجودة بوجود ذلك الواحد معدومةً في أنفسِها, لا من حيثُ أنَّ لِما سوى اللهِ تعالى وجوداً خاصاً به يصيرُ متحداً بالحق, تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم, ج اص ۹ و وحقيقة هذه النظرية ترجعُ إلى ابن عربي (ت:٨٣٨ه) كما يذكر في كتابه (فصوص الحكم)ص/٢٦.٢٦ حيث يقول: ( وصاحب التحقيق يرى الكثرة في الواحد كما يعلم مدلول الأسماء الالهية, وإن اختلفت حقائقها وكثرت أنها عين واحدة . فهذه كثرة معقولة في واحد العين. فتكون في التجلي كثرة مشهودة في عين واحدة . كما أنَّ الهيولي تؤخّذُ في حد كل صورة. واختلافها ترجع في الحقيقة إلى جوهر واحد هو هيولاها. فمَن عرف نفسَه بهذه المعرفة فقد عرف ربه على صورته خلقه, بل هو عين هويته وحقيقته). بهذه الكلمات يظهرُ لنا أن محتوى التعبير يفيد بأنَّه يؤكِّد على الجانب الانساني للكلمة وعلى العلاقة المشتركة بين الله والانسان. إلى حد أنه يعتبرُ وجود الانسان ضروريا لله, لأنه السبب في ظهور كمال الله تعالى , كما أن وجود الله ضروي للإنسان. من كتاب وحدة الوجود عند محي الدين ابن عربي بهره النظرية دفعت بعض علماء المسلمين إلى تكفيره . والله أعلم .
- (٢١) الحلولية: هذه فرقة ظهرت في دولة الاسلام, ادَّعوا حلولَ الاله في الأئمة, هذه الفرقةُ نشأت في بلاد الفرس وكان تنوي إفساد عقيدة التوحيد على المسلمين ومِن أبرز وأشهر رجال هذه الفرقة أبو المغيث الحسين بن منصور الحلاج الذي يُعتبَرُ من أشهر مَن ادَّعى الحلول. يُنظَرُ: التبصير في الدين ١٣٠,مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين ٨٢٨١/١
  - (٢٢) نثر اللآالي,ص١١.٩
- (٢٣) سُنن أبي داود ,باب ما يقول بعد التشهد, ٢٥٩/١ , السنن والأحكام عن المصطفى عليه أفضل الصلاة والسلام, باب ما ذُكِرَ من الدعاء في الصلاة, رقم الحديث,٣١٨/الجزء/٢ ١١٧.
  - (۲٤) الاقتصاد في الاعتقاد , ۲۱۰
    - (٢٥) المعجم الوسيط/٢٠٠
- (٢٦) المعتزلة: واحدة من الفرق الاسلامية الكبيرة وكانت لها نهجها الخاص الذي يُميَّزون به عن الفرق الأخرى لأنها انتهجت وسائل عقائدية تعتمد على العقل والمِراء وتأثير الفلسفة اليونانية عليها ظاهرة واستعان أئمةُ المعتزلة ببعض الخلفاء ليُلْحِقوا الأذى بخصومِهم. واستقرَّ رأي



# موقف الشيخ عبدالحميد الألوسي من الفِرَقِ الإسلامية والفلاسفة في المسائل العقدية

الأكثرية على وقتِ نشأتهم على يد رأسِ الفرقة (واصل بن عطاء) لما اعتزل مجلس الحسن البصري بسبب مسألة السؤال عن مرتكبِ الكبيرة. المعتزلة يعتقدون أنَّ نظرَ العقلِ له دور كبير في المسائل العقدية مع إيمانهم بالأدلة النقلية وتفضيل العقل على النقل بدرجة حتى وصل الحال إلى خضوع النقل لأجل العقل. وللمعتزلة الأصول الخمسة وهي: التوحيد ,العدل, الوعد والوعيد, المنزلة بين المنزلتين, الأمر بالمعروف والنهيُ عن المنكر. وتولَّدت من المعتزلة فِرَقٌ أخرى مثل (الواصلية ,النظامية ,الخابطية الحديثة, البشرية ,الهذيلية )يُنظر :الملل والنحل للشهرستاني,/

- (۲۷) الصفحة: ۱۸
- (٢٨) العقيدة الواسطية ,ضمن مجموعة الفتاوي ١٥٠/٣, شرح العقيدة الطحاوية لابن عثيمين ٢١١.٢٠٩/١
  - (۲۹) فتح الباري ۲۹۱/۱۳
  - (۳۰) صحیح مسلم , باب کل شیء بقدر , ۲۰٤٥/٤
    - (٣١) نثر اللآلي: ٢٤.٢٠
- (٣٢) الكرامية: هي فرقة يترأسها أبو عبدالله محمد بن كرام (ت:٥٥٥ه / ٨٦٩م) له كتاب مشهو باسم (عذاب القبر) نُكَرّ فيه معتقدَه وأفكاره , الشُهروا بالكرّاميّة يُثبتون الصفات الآلهية بدرجة تصل إلى التجسيم والتشبيه. تنتمي إلى هذه الغرقة فرق (العابدية, الاسحاقية, الهيصمية, والتونية, والزرينية) ويعتقدُ محمد بن كؤام أنَّ الله مستقر فوق العرش وأطلق عليه اسم الجوهر وانه مماس للعرش, وجوَّز الانتقال والنزول والتحول , ويزعون أنَّ في ذات الله تعالى حوادث مثل: الإخبار عن الأمور الماضية والآتية والكتب المنزلة على الأنبياء والمرسَلين, واتفقوا على أن العقلَ ايضر ويقبح قبل الشرع, ومعرفة الله تعالى واجبة بالعقل مثل ما قالت المعتزلة. يُنظَر: مقالات الاسلاميين, ١٣٢١ ,الملل والنحل للشهرستاني , ص ١١٧٠١٤, التبصير في الدين ص ١١٧٠١١,
- (٣٣) النجارية: فرقة تابعة لأبي عبد الله الحسين بن محمد النجار, وافقوا الاشاعرة في أصول ووافقوا القدرية في أصول وانفردوا بأصول لهم، وافقوا مع الأشاعرة في مسألة: أنَّ الله تعالى خالق أكسابَ العبادِ وأنَّ الاستطاعة مع الفعل ولا يحدث في العالم إلا بإرادة الله تعالى. وفي أبواب الوعيد و جواز المغفرة لأهل الذنوب موافقون أيضاً مع الأشاعرة ومع القدرية موافقون في مسألة نفي علم الله تعالى وحياته وسائر صفاته الأزلية والقول بحدوث العالم ولكنهم قالوا: بأن الإيمان هو المعرفة بالله تعالى وبرسوله وفرائضه وفرائضه التي المسلمون مجمعون عليها وكذلك الخضوع لله تعالى والإقرار باللسان. وذهبوا إلى أنَّ الإيمان لا يزيدُ ولا ينقصُ. وتنتمي إلى النجارية كلِّ من البرغوثية والزعفرانية والمستدركة . يُنظَرُ: مقالات الاسلاميين ١٠١٦/ الفرق بين الفِرَق, للبغدادي ج١/ ١٩٨١٩٥, التبصير في الدين ص١٠١-١٠٠٠
  - (٣٤) نثر اللآلي على نظم بدء الأمالي ٢١ . ٢٠
  - (٣٥) نثر الآلي على نظم بدء الأمالي ٢٢.٢١
  - (٣٦) الجبرية: الاسم مشتق من الجبر, ومعناه نفي الجبر حقيقة عن العبد وإضافتِه إلى اللهِ تعالى. والفرقة الجبرية عدة أصنافٍ:
    - أ- الجبرية الخالصة: تعتقد أن العبدَ ليس له القدرة ولا يملك فعلاً على الفعل.
      - ب- الجبرية المتوسطة: تُثبِتُ للعبد قدرةً لكنها غير مؤثرة أصلاً.
    - ت الذين أثبتوا للعبد الحادثة أثراً ما في الفعل, سمَّى ذلك كسباً لا يُعتدُ من الجبرية.

مجلت الجامعت العراقيت

وفي نظر هذه الفرقة العبد لا يوصَفُ بالاستطاعة بل هو مجبور في أفعالِه بدون قدرة ولا إرادة ولا اختيار وإنما الله سبحانه وتعالى يخلق الأفعال وتُنسَبُ الأفعال إلى العبدِ مجازاً, ولهذا يكون الثواب والعقابُ جبراً وبالتالي يكون التكليفُ جبراً أيضاً وفكرة الجبر ابتدأت وظهرتْ في عصر الصحابة ولكن على ألسنة المشركين ثُمَّ انتشرت في العهد الأموي حتى صارت نِحلةً, ويُقال: أنَّ أولَ مَن دعا إلى هذه الفرقة من المسلمين هو (الجعد بن درهم) ثم أخذ منه (الجهم بن صفوان) . يُنظَرُ: الملل والنِحل للشهرستاني ٩٧/١, ويُنظَرُ: تاريخ المذاهب الإسلامية





