م. م. محمد اسماعيل جميل جسام ماجستير في اللغة العربية من كلية الآداب ديوان الوقف السني/ دائرة التعليم الديني والدراسات الإسلامية

Search title
Pleasures from the literature of discourse in the
Holy Quran

Search submitted by
M. M. Muhammad Ismail Jamil Jassam
Master's degree in Arabic language from the
college of Literature
Sunni Endowment Divan / Directorate of
Religious Teaching & Islamic Studies

mhmd.is.gm@gmail.com

# العراقية

#### نفحات من أدب الخطاب في القرآن الكريم



الدروس والعبر المستقاة من الخطاب القرآني والقيم السلوكية والأخلاقية ودعانا لاتخاذها منهاجا في الحياة:

- عدم نسبة ما يصيب الأنسان من مصائب لله تعالى وإنما إضافتها إلى النفس ونسبة الخير وحدة إليه "تبارك وتعالى".
- اسناد العلم إلى المولى "عز وجل" ومنه قوله تعالى على لسان هود "عليه السلام": (( قال إنما العِلم عند الله وأُبلغكم ما أُرسلتُ به ولكني اراكم قوما تجهلون )) الاحقاف -٢٣.
- انكار الفعل بإظهار العلم ومنه قوله تعالى على لسان عيسى "عليه السلام": (( ان كنت قلته فقد علمته تعلم ما في نفسي ولا اعلم ما في نفسك إنك انت علام الغيوب )) المائدة -١١٦ فهو لم يُنكر القول. وثمة فرق بين الجوابين في حقيقة الأدب.
- عدم سؤال الله تعالى عما اختص بعلمه. ومنه قوله تعالى: (( يسألونك عن الساعة أيان مرساها قل انما علمها عند ربي )) الأعراف ١٨٧.
- الشكر على نعمة العلم. ومنه قوله تعالى: (( ولقد آتينا داوود وسليمان عِلما وقالا الحمد الله الذي فضلنا على كثير من عباده المؤمنين )) النمل -١٥. وهذا بمجمله دعوة لنا لنتمثل أدب الخطاب ونستلهمه ويكون قائدا لنا كخير أمة أخرجت للناس تلك المكانة السامية التي اختارها المولى "عز وجل" بين الأمم. والحمد الله الذي بنعمته تتم الصالحات.

الكلمات المفتاحية: نفحات - أدب - الخطاب - أدب الخطاب - القرآن الكريم.

#### **Abstract:**

The Lessons and significance learned from the Qur'anic discourse and behavioral and ethical values, and calls for us to take them as an approach to life:

- Not attributing the calamities that afflict a person to God Almighty, but adding them to the soul, and attribution of goodness alone is to him "Blessed and exalted".
- The attribution of knowledge to the Allah (Almighty), including what the Almighty said on the tongue of Hood (peace be upon him): ((He said: "The Knowledge (of when it will come) is only with Allah: I proclaim to you the mission on which I have been sent: But I see that ye are a people in ignorance!")) Al-Ahqaf-23.
- Denial of the act by showing knowledge, and from it the Almighty saying on the tongue of Jesus (peace be upon him): ((Had I said such a thing, thou wouldst indeed have known it. Thou knowest what is in my heart, Thou I know not what is in Thine. For Thou knowest in full all that is hidden)) Al-Maeda- 116. He did not deny the saying. There is a difference between the two answers in the truth of literature.
- Not asking God Almighty about what He specializes in His knowledge. And from it, the Almighty said: ((They ask thee about the (final) Hour when will be its appointed time? Say: "The knowledge thereof is with my Lord")) Al-Araf 187.
- Thanks for the blessing of science. And from it, the Almighty said: ((We gave (in the past) knowledge to David and Solomon: And they both said: "Praise be to Allah, Who has favoured us above many of his servants who believe!")) An-Naml-15.

This, in its entirety, is an invitation to us to comply the literature of the discourse, to be inspired by it, and to be a leader for us as the Good of a nation that gave to people, That lofty position that the Lord "Almighty" chose among the nations.

Praise be to God, who by His grace is being good.

#### لمقدمة:

الحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد .مما لا شك فيه أن للقرآن نظم حاص، وأسلوب متميز وطريقته الفريدة في تأليف كلامه، وتتسيق الفاظه، ومفرداته، وإشعاع معانيه فهو النص الذي أبدعه المولى "عز وجل" وجعل محفوظا بحفظه إلى يوم الدين وأعجز البشر بآياته فتبارك الله أحسن الخالقين ومن دلائل هذا الاعجاز الخالد للقرآن الكريم التأثير الذي يتركه في النفوس، تلك الانعطافة من الظلمات إلى النور والحق المبين، والسمو بعد ذلك في الخطاب الإنساني، فالقرآن دستور البشرية المهذب للنفس المقوم للأخلاق من هذه الملامح تظهر صورة تمثل انعكاس ذلك الابداع المتجدد في التأثير المبتغى في النفس البشرية إلى نقطة السمو والرفعة والمضي لتحقيق تلك الغايات والمقاصد الجليلة وفي هذا البحث محاولة تسليط الضوء على الملامح البارزة في هذا الاعجاز في الخطاب القرآني في وقت اصبحنا بمسيس حاجة إلى ادب الخطاب و السلوك وتمثيلها واقعا ملموسا في مجتمعاتنا لاسيما ونحن نعيش هذه الهجنة المختلفة على









مظاهر التأدب ورموزه قولا وفعلا وفي مقدمتهم من وصفه الباري " عز وجل " بأنه على خلق عظيم " عليه الصلاة والسلام " .ومن هنا تبرز أهمية الموضوع فهو دعوة إلى الالتزام بالأدب في الخطاب وترجمته نشاطا حيويا في القول والعمل وجعله سلوكا وتعاملا من خلال سياحة في ادب الخطاب القرآني واستقاء نماذجه واساليبه في القرآن الكريم وهنا لابد لي من الإشارة إلى ان هذا البحث الذي اتضحت حدوده في العنوان ( ادب الخطاب ) وما فيه من شمولية تُحيي الحاجة إلى هكذا نوع من البحوث لما تمثله من دعوة متجددة تشكل دعامة من دعائم بناء المحتمعات.

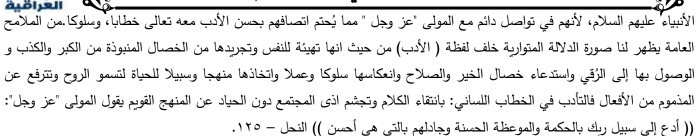
#### العبحث الأول: مفهوم أدب الخطاب

الادب لغة: في كتاب العين جاء تفسير الادب لغة: "رجل اديب مؤدّب يؤدّب غيره، ويتأدب بغيره، والأدب: صاحب المأدبة ... والمأدُبة والمادّبة والمادّبة لغتان : دعوة على الطعام ".(۱) فهو دعاء الناس للطعام، والأدب: الداعي اليها.(2) وهو أيضا: " أدبُ النفسِ الدرس" (3) "وحسن التناول"(4)، وما يقال للبعير إذا رُيّض وذلّك أديبٌ، ومؤدّب.(5) وبناء على ذلك إن أصل الأدب: الدعاء و أنما سُمّي الأدب الذي يتأدب به الاديب من الناس أدباً؛ لأنه يأدِب الناس إلى المحامد، وينها هم عن المقابح.(6) واشتقاق الأدب من ذلك كأنه أمر قد أُجمع عليه وعلى استحسانه.(7) وكذلك ما قيل للصنع يُدعى إليه الناس مدعاةٌ، ومأدُبةٌ.(8) وهو ما جاء في تفسير أبو عبيد القاسم بن سلام الهروي (ت٢٤٢هـ) الفظة (مأدُبة) بضم الدال الواردة في قول رسول الله " صلى الله عليه وسلم" : (( إن هذا القرآن مأدُبة الله فتعلموا من مأدُبته))(9)، قال: قوله مأدبة فيه وجهان : يقال: مأدُبة ومأدُبة. فمن قال مأدُبة، أراد به الصنيع يصنعه الانسان فيدعو إليه الناس... ومعنى الحديث أنه مَثَل: شَبِّهَ القرآن بصنيع صنعه الله للناس لهم فيه خير ومنافع. ثم دعاهم إليه.(10)

#### الادب اصطلاحا: يدور مفهوم الأدب اصطلاحا في فُلك التأصيل اللغوي فهو:

- ۱- (( ترويض النفس على محاسن الاخلاق وفصائل الاقوال، والافعال التي استحسنها الشرع وأيدها العقل واستعمال ما حُمد قولا وفعلا)). ((11)
  - ٢- وهو ما نقله ابن القيم (ت ٧٥١هـ) عن عبدالله بن المبارك: (( معرفة النفس ورعونتها وتجنب تلك الرعونات)). (12)
- "الادب: اجتماع الخير في العبد". (13) وحقيقته: " استعمال الخُلق الجميل ... واستخراج ما في الطبيعة من الكمال من القوة إلى الفعل". (14)
  - ٤- أيضا يعدُ (( عبارة عن معرفة ما يُحترز عن معرفة دميع أنواع الخطأ)). (15)
    - وكذلك (( تَعلم رباضة النفس ومحاسن الاخلاق )). (16)
  - ٦- وهذا ما نقله الزبيدي (ت١٢٠٥ هـ) عن شيوخه: (( مَلكة تَعصِمُ من قامت به عما يُشينه )). (17)
- ٧- وناقلة القول هو: (( رياضة النفس ومحاسن الاخلاق. ويقع على كل رياضة محمودة يتخرّج بها الانسان في فضيلة من الفضائل )). (18) هذا جملة ما قيل في الملامح العامة لمصطلح الأدب وما يندرج تحت عنوانه من سلوكيات البشر وسماتهم وخصالهم وطباعهم التي يتفرع عنها مفاهيم خاصة للأدب نخص منها ما يقع ضمن حدود بحثنا.

أولاً: هو أدب يرى فيه بعض العلماء شعبة من الأدب العام حيث صنفوه وظيفيا في تقويم الخطاب اللساني. ليقول ابن القيم: (( وعلم الأدب: هو علمُ اصطلاح اللسان والخطاب، وإصابة مواقعه، وتحسين ألفاظة وصيانه عن الخطأ والخلل. وهو شعبة من شعب الأدب)). (19) وقد جاء التأكيد على هذا النوع من الخطاب بصيغة الوجوب والإلزام في قوله تعالى: ( يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سديدا ) الأحزاب - ٧٠. ثانياً: الملمح الثاني البارز نابع من تقريية هذا الأدب الخاص مع الباري " عز وجل " في الخلق وهو خطاب لا يعقل التسلسل المنطقي والانتقال في مستويات الخطاب من الأنبياء عليهم السلام الذين هم الصفوة وعليهم امانة حمل الرسالات وتبليغها. والصالحون الماضون على ننهج سلفهم والمقتقون أثرهم تأسيساً على هذا المفهوم "فالأدب مع الله حُسن الصحبة معه بإيقاع الحركات الظاهرة والباطنة على مقتضى التعظيم والاجلال والحياء ".(20) وهي عناصر تكمن عند أهل الدين والخاصة من الخلق (( في رياضة النفوس، وتأديب الجوارح وحفظ الحدود وترك الشهوات ... وطهارة القلوب، ومراعاة الاسرار، والوفاء بالعهود، وحفظ الوقت وقلة الالتفات إلى الخواطر وحسن الأدب في مواقف الطلب، و أوقات الحصور، ومقامات القرب)).(21) فلا يتحقق الأدب مع المولى "عز وجل" إلا بتحقيق ثلاثة أشياء: (( معرفته بأسمائه وصفاته، ومعرفته بدينه وشرعه، وما يحب ويكره، ونفس مستعدة قابلة لينة متهيئة لقبول الحق علما وعملا وحالا)).(22) ؟ لأنه كما يجب تنزيه ذاته سبحانه وتعالى وصفاته عن النقائض يجب تنزيه الألفظ الموضوع لها سوء الأدب.(23) فالمحبة لله (( إن صحّت تأكدت على المحب ملازمة وتعالى في السر والعلن ((بحسن الأدب، ودوام الهيبة و المراقبة )).(26) الصُحبة الحق لا يمكن أن تتحقق بصيغتها المُثلى إلا مع مراقبته تعالى في السر والعلن ((بحسن الأدب، ودوام الهيبة و المراقبة )).(26) الصُحبة الحق لا يمكن أن تتحقق بصيغتها المُثلى إلا مع



#### المبحث الثانى: جوهرة الخطاب القرآني مع الصفوة لله عليهم السلاملله

اختار الله "عز وجل" انبياءه ليكونوا مبشرين ومنذرين مبلغين لرسالاته فمن البديهي ان يكونوا خير الناس والأرفع أدبا الاتم اخلاقا. ويبرز ذلك في افعالهم واحوالهم، وخطابهم الذي تضّمن القرآن الكريم "عليهم السلام".بناء على ما تقدم فلا بد للحوار بين المولى "عز وجل" وصفوته من الخلق "عليهم السلام" ان يكون مميزا بأبهى الحلل مشتملاً على كنوز المعاني وروائع العبر في القول والفعل على حد سواء وتظهر جلية التوجيهات الربانية على صعيد السياقات الخلقية ويكون تأسيسا لقواعد الاخلاق. حيث أصبحت تلك الملامح التي خطها الادب الرفيع في الخطاب المتميز مظهرا له خاصيته القدسية في القرآن الكريم أشار إليه العلماء بالبنان منها على سبيل المثال:-

- "الطريقة المعهودة في القرآن".<sup>(27)</sup>
  - "طريقة القرآن". <sup>(28)</sup>
  - "اسرار القرآن الكريم". (<sup>29)</sup>
    - "السنة القرآنية". <sup>(30)</sup>
  - "العادات الشريفة التنزيلية". (31)
    - "الآداب الشريفة القرآنية". (<sup>(32)</sup>
      - الآداب القرآنية". (33)

ويعد الخطاب القرآني من أسمى أنواع الخطاب فهو صادر عن الذات الإلهية المنفردة في صفاتها خطاب موجَّه إلى البشرية عامة والانبياء والصالحين خاصة وهو على ثلاث مناح:

- المنحنى الأول: خطاب المولى "عز وجل" يمثل الادب لازما من لوازمه وطريقة في عرض غايته كما في قوله تعالى واصفا خاتم النبيين "عليه الصلاة والسلام": (( ما ودعك ربك وما قلى )) الضحى ٣ هنا يبرز انموذج للخطاب الرباني المتضمن اسمى أنواع التلطف بأبهى صورة للأدب اكراما واجلالا بذكر المفعول (الكاف) مع (التوديع) وحذفه مع (القلى): " وفي هذا توجيه وإرشاد إلى أدب الكلام والخطاب فإنه لا يحسن مواجهة الشخص الذي نُجِلّهُ ونُكرمه بفعل مرغوب عنه ولو نفيا". (34)؛ "لما في القلى من الطّرد والابعاد وشدة البُغض، أما التوديع فلا شيء فيه من ذلك، بل لعل الحسن اللغوي فيه يؤذن بالفراق على كره مع رجاء العودة "(35) فالتوديع لا يكون إلا بين المتحابين فهو وشيجة من وشائج المودة والتعلق والاشتياق أما القلى والترك والهجر فعلى نقيض من ذلك فهو البغض وانقطاع الأسباب فلنتأمل حركية المعنى داخل الالفاظ الحيوية وكيف يُوظف المفعول المحذوف في صياغة تأبى الربط بين الفعل الدال على البغض و الكراهية والرسول "صلى الله عليه وسلم" وذلك تكريم للرسول "عليه الصلاة والسلام" ورعاية وطمأنينة، ولذلك لم نقل الآية وما قلاك. (36) تلك منزلته عند ربه "عليه افضل الصلاة واتم التسليم".
- المنحى الثاني: خطاب تأسيس وتشريع السياقات الأخلاقية. الباري "عز وجل" يبين للأنبياء "عليهم السلام" مسالك الأدب: القولية والفعلية ويُنمي هذه السجية فيهم. "عن ابن عباس، عن أُبي بن كعب "رضي الله عنهم" عن رسول الله "صلى الله عليه وسلم": (( ان موسى قام خطيبا في بني إسرائيل فسئل أي الناس أعلم؟ فقال: أنا، فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إلى الله )). (٢٧) هنا إشارة من المولى "عز وجل" إلى نبيه موسى " عليه السلام" بوجوب مراعاة الأدب، والتواضع معه في الخطاب بإرجاع العلم إليه تبارك وتعالى موجها بالعتب اللين وتشريع هذا النمط في الأسلوب التهذيبي. فالعتب دليل بقاء المودة ودوام الصحبة والغرض منه إزالة ما في النفوس من الوحشة؛ لأن بجريانه يُظهر ما في القلوب من آثار الجناية، ويبدو ما في البواطن من تأكيد أسباب العناية إذ لولا بقاء المودة الخفية لحلّت القطيعة بالكلية، ولم يحتج إلى عتاب. (١٨) وجاء في الخطاب القرآني مع النبي الاكرم "عليه الصلاة والسلام" آيات تتضمن هذا النمط ومنه قوله تعالى: ((عفا الله عنك لم أذنت لهم)) التحريم ١ وقوله تعالى: ((أيها النبي لم تُحرم ما أحل الله لك)) التحريم ١ وقوله تعالى: ((ألها النبي يا موسى إني أنا ربك فاخلع نعليك التوبة حـ٣٤ وقوله تعالى: ((ألها النبي لم تُحرم ما أحل الله لك)) التحريم ١ وقوله تعالى: ((ألها الناها نودي يا موسى إني أنا ربك فاخلع نعليك



إنك بالواد المقدس طوى)) طه١١-١٢ فمقام هذه الأرض وقدسيتها (وادي طوى) الذي دعا فيه موسى "عليه السلام" ربه أن يتجلى له يقتضى خلع النعلين تأدبا: ((امره الله سبحانه وتعالى بخلع تعليه؛ لان ذلك ابلغ في التواضع واقرب إلى التشريف والتكريم، وحسن الأدب)). (٣٩) المنحنى الثالث: الخطاب الوصفى لأخلاقهم وآدابهم "عليهم السلام". من ذلك قوله "عز وجل": ((ما زاغ البصر وما طغي)) النجم -١٧ إشارة إلى أدبه "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم" إذ لم يلتفت جانبا ولا تجاوز ما رآه وهذا كمال الأدب والأخلال به: أن يلتفت الناظر عن يمينه وعن شماله، أو يتطلّع امام المنظور. فالالتفات زيغ، والتطلع إلى ما أمام المنظور طغيان، ومجازة. فكمال إقبال الناظر على المنظور: أن لا يصرف بصره عنه يمينه، ولا يساره، ولا يتجاوزه. (٤٠)

هذه أخلاق رسولنا الكريم "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم". "وهذا غاية كمال الأدب مع الله الذي لا يلحق فيه سواه؛ فان عادة النفوس إذا أقيمت في مقام عالِ رفيع: ان تتطلع إلى أعلى منه وفوقه، الا ترى إلى موسى لما أقيم في مقام التكليم والمناجاة: طلبت نفسه الرؤية، ونبينا لما أقيم في ذلك المقام وفّاه حقّه: فلم يلتفت بصره، ولا قلبه إلى غير ما أقيم فيه البته، ولأجل هذا ما عاقه عائق ولا وقف به مراد حتى جاوز السموات السبع.(نا) فلا غرابة ولا عجب من وصف رب العزة لمن يحمل هذا الأدب الرفيع والخلق القويم "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم" بقوله: ((إنك لعلى خلق عظيم)) القلم -٤ تتسابق في هذه الآية وتتظافر من الواو، إن، واللام ثم تأتي مكانه الخُلق "العظيم". من ثم يجعل المولى "عز وجل" من اخلاقه "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم" مثالاً يحتذي وقدوة منقطعة النظير قال تعالى: ((لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة)) الأحزاب – ٢١ لنتأمل ردّه "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم" حيث يَنسُب الأدب الذي تأدب به إلى الخالق "عز وجل" لدى قوله: (( أدبني ربي فأحسن تأديبي ))(٢١) فيُنسب الفضل إلى المولى "عز وجل".

#### المبحث الثالث: خطاب الصفوة للهعليهم السراملله مع المولى للهعز وجللك

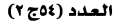
وقضية التمام والدقة في ترجمة القرآن الكريم لأقوال الأنبياء "عليهم السلام" والصالحين أمر أشار إليه ابن جني (٢٠) وجاء هذا النوع من الخطاب على لسان الأنبياء بين دُفتي القرآن الكريم في ترجمة أدق ما تكون لأقوالهم بلغة بيانية ولفظ معجزة. وذلك توفيق من المولي "عز وجل" لنيل المنزلة العالية لأنهم "عليهم السلام" أهل الطاعات والفضائل ويتمظهر هذا النوع من الأدب في الخطاب نسبة الأنبياء "عليهم السلام" أفعال الخير إلى الباري "عز وجل" وإضافة أفعال الشر أو ما يُنبئ بها إلى سائر خلقه أو بصيغة المجهول فهم في ذلك على نهج خالقهم "جلَّ وعلى" وفق ضوابط تشريعية لأسس الخطاب الأدبي لدى ذكر الخير والشر بنسبة الخير إلى ذاته جلَّتْ صفاته وصرف الشر عنه؛ " لان من عادة الله تعالى أن كل ما كان منفعة، ولذة فأنه يضيفه إلى نفسه، وكل ما كان ألما فانه لا يضيفه إلى نفسه، وذلك رعاية للأدب". (٤٤) قوله تعالى: (( ما اصابك من حسنة فمن الله وما اصابك من سيئة فمن نفسك )) النساء -٧٩ ومنه قوله تعالى: (( أيها النين آمنوا خذوا حِذركم فانفروا ثُباتٍ أو انفروا جميعاً \* وإن منكم لمن ليبطئن فان اصابتكم مصيبة قال قد انعم الله عليَّ إذ لم أكن معهم شهيدا \* ولئن اصابكم فضل من الله ليقولن كأن لم تكن بينكم وبينه مودة يا ليتني كنت معهم فأفوز فوزا عظيما )) النساء ٧١-٧٣ فالفضل مقترن باسمه الأعظم "تبارك وتعالى" دون المصيبة وذلك سياق الخطاب لله تعالى مع انبياءه وصفوته وسائر خلقه. "ونسبة إصابة الفضل إلى جنبات الله تعالى دون إصابة المصيبة من العادات الشريفة التنزيلية". (٤٠) فالطاعة والنعمة يرتضيها المولى "عز وجل" فهو الخالق ويجب أن يُطاع وهو المعطى المغدق بالنعم وأن حالت المعصية فرحمته "سبحانه وتعالى" أوسع لخلقه؛ ولهذا تأدب العارفون من عباده بهذا الأدب، فأضافوا إليه النعم والخيرات وأضافوا الشرور إلى محلها. (٤٦) فلننظر كيف يتمثل الأنبياء "عليهم السلام" هذه العادة الرفيعة في خطاباتهم مع الخالق "سبحانه وتعالى" فلا يضيفون إليه من الألفاظ إلا ما يستحسن منها دون ما يستقبح. (٤٧) وقد جاءتْ تلك المضامين السامية وتزينت بأبهي حُلل أدب الخطاب مع المولى " عز وجل" لتبرز في خطاب إبراهيم "عليه السلام" خليل الله بقوله: (( الذي خلقني فهو يهدين \* والذي يطعمني ويسقين \* وإذا مرضت فهو يشفين )) الشعراء ٧٨-٨٠. حيث نسب الشفاء الذي هو نعمة إلى الله تعالى وإن كان المرض والشفاء كله من رعاية الله لحسن الأدب. (^٤١) ولم يُنسب المرض إليه تعالى؛ لأنه كان في معرض الثناء على الله تعالى وتقدير نعمه. (٤٩) و "قصد الذكر بلسان الشكر فلم يُضف إليه ما يقتضى الضر". (٥٠) وتأكيدا لتلك الحقيقة ((إن عرض الخليل "عليه السلام" في هذا المقام- والله أعلم - إظهار لسان الشكر لا إظهار لسان الشكوي، واضافة المرض إلى الله يكون شكوي. فأضاف المرض إلى نفسه والشفاء لله تعالى ليكون أبلغ في الشكر ".(٥١) ومن قول الخضر "عليه السلام" في خرقه للسفينة: (( فأردتُ أن أعيبها )) الكهف -٧٩ لم يقل أراد ربك أن أعيبها. وقال في اليتيمين: (( فأراد ربُّك أن يبلغا أشدهما )) الكهف -٨٢. فاسند العيب إلى نفسه تأدبا مع المولى " عز وجل": (( انما اسند الإرادة في الجدار إلى الله تعالى؛ لأنها في أمر مستأنف في زمن طويل فيه غيب من الغيوب فحسن إفراد هذه الموضع بذكر الله تعالى، وإن كان الخضر قد أراد ذلك فالذي أعلمه الله تعالى



إلى أن يريده. وقيل: لما كان ذلك خيرا كله أضافه إلى الله تعالى، وأضاف عَيب السفينة إلى نفسه رعاية للأدب؛ لأنها لفظة عيب. فتأدب بأن لم يسند الإرادة فيها إلا إلى نفسه)). (٢٥) هكذا يخاطب الأنبياء "عليهم السلام" خالقهم "عز وجل" عبارات يفوح منها عبير الأدب الرفيع وأزاهير المودة وهذا نبينا الأكرم "عليه أفضل الصلاة واتم التسليم" يضرب لنا مثلاً يُحتذى في الأخلاق المحمدية التي لها خصوصيتها لدى قوله: (( لبيك وسعديك والخير كلّه في يديك والشر ليس إليك)). (٢٥) فانظر إلى لفظ المعصوم الصادق المصدوق فانه يتضمن تنزيهه في ذاته تبارك وتعالى عن نسبة الشر إليه بوجه ما لا في صفاته، ولا في أفعاله، ولا في أسمائه وإن دخل في مخلوقاته. (١٥)

### المصادر و المراجع:

- ١- القرآن الكريم.
- ۲- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، لأبي السعود محمد بن محمد العمادي (ت ٩٥١هـ)، دار احياء التراث العربي، بيروت.
- ٣- الاستغناء في احكام الاستثناء، لشهاب الدين القرافي (ت ٦٨٢هـ)، تحقيق: طه محسن، مطبعة الارشاد، بغداد، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٤- اسرار النتزيل وانوار التأويل، لفخر الدين الرازي (ت ٢٠٦هـ)، تحقيق: محمود أحمد محمد، وصالح محمد عبد الفتاح، دار واسط للنشر،
- ٥- انوار التنزيل واسرار التأويل (تفسير البيضاوي)، لعبدالله بن عمر (ت ٧٩١هـ)، ط١، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٦- بدائع الفوائد، لمحمد بن ابي بكر (ابن القيم الجوزية) (ت ٧٥١هـ)، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا عادل عبد الحميد العدوي اشرف احمد، الناشر: مكتبة نزار مصطفى الباز مكة المكرمة، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
  - ٧- تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥هـ).
  - ۸- التحرير والتنوير، للشيخ محمد الطاهر بن عاشور (ت ۱۳۹۳هـ)، الدار التونسية للنشر، ۱۹۸۶م.
  - ٩- التعريفات، على بن محمد بن على الجرجاني (ت ٦١٨هـ)، تحقيق: إبراهيم الابياري، دار الكتاب العربي، ط١، بيروت، ١٤٠٥هـ.
- ١٠ تفسير عبد الرزاق للإمام المحدث عبد الرزاق بن همام الصنعاني (ت ٢١١ه)، تحقيق: الدكتور محمود محمد عبدة، دار الكتب العلمية،
   بيروت لبنان، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
  - ١١ تفسير القرآن العظيم، لإسماعيل بن عمر بن كثير (ت ٧٧٤هـ)، دار المعرفة بيروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ١٢ التوقيف على مهمات التعاريف، لمحمد بن عبد الرؤوف المناوي، تحقيق: د. محمد رضوان الداية، ط١، دار الفكر بيروت، دمشق،
   ١٤١٠.
  - ١٣ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لمحمد بن جرير الطبري (ت٣١٠هـ)، ط٢، مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٣هـ ١٩٥٤م.
- 15- الجامع الصحيح المختصر، لمحمد بن إسماعيل البخاري (ت ٢٥٦هـ)، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا، ط٣، دار ابن كثير، اليمامة بيروت، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
  - ١٥- الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي (ت ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد عبد العليم، دار الشعب، ط٢، ١٣٧٢هـ.
- ١٦ الخاطريات، لأبي الفتح عثمان ابن جني، حققه وعلق عليه: على ذو الفقار شاكر، دار المغرب الإسلامي، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ١٧- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لشهاب الدين محمود الألوسي (ت ١٢٧٠هـ)، دار احياء التراث العربي بيروت.
- ۱۸ شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لمحمد بن ابي بكر (ابن القيم الجوزية)، تحقيق محمد بدر الدين أبو فراس الحلبي، دار الفكر بيروت، ۱۳۹۸هـ ۱۹۷۸م.
  - ١٩ الصحاح، للجوهري، تحقيق: احمد عبد الغفور عطار، القاهرة ١٣٧٥ه ١٩٥٦م.
- ٢٠ صحيح مسلم، لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري (ت ٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء التراث العربي بيروت.
  - ٢١- على طريق التفسير البياني، الدكتور فاضل صالح السامرائي، منشورات جامعة الشارقة.
  - ٢٢- العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن احمد الفراهيدي (ت ١٧٠هـ)، تحقيق: د. مهدي المخزومي، ود. إبراهيم السامرائي، الناشر: دار
- ٢٣ غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي (ت ٢٢٤هـ)، تحقيق: د. محمد عبد المعيد خان، ط١، دار الكتاب العربي بيروت،
  - ٢٤ فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن علي الشوكاني (١٢٥٠ه).
    - ٢٥ في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم، دار الشروق، ط٣٥، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م.











٢٦–كُنز العمال في سنن الاقوال و الأفعال، لعلي بن حسام الدين المتقى الهندي، مؤسسة الرسالة – بيروت، ١٩٨٩م.

٢٧- لسان العرب، لأبن منظور المصري (٧١١ه)، ط١، دار صادر - بيروت.

٢٨ – مجمل اللغة، لأحمد بن فارس (ت ٣٩٥هـ)، تحقيق: زهير عبد المحسن سلمان، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٠٤هـ – ١٩٨٤م.

79 – مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، لمحمد بن ابي بكر (ابن القيم الجوزية)، تحقيق: محمد حامد الفقي، ط٢، دار الكتاب العربي – بيروت، ١٣٩٣هـ – ١٩٧٣م.

٣٠ - مسائل الرازي واجوبتها في غرائب آي التنزيل، محمد عبد القادر الرازي، تحقيق: إبراهيم عطوة عوض، ط١، ١٣٨١هـ - ١٩٦١م.

٣١- المستدرك على الصحيحين، لأبي عبيد الله الحاكم النيسابوري (ت ٤٠٥ه)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلمية – بيروت، ١٤١١هـ – ١٩٩٠م.

٣٢- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، لأحمد بن محمد بن على الفيومي (ت ٧٧٠هـ)، المكتبة العلمية - بيروت.

٣٣-معالم التنزيل للحسين بن مسعود البغوي (ت ١٦٥هـ)، تحقيق: خالد العك، ومروان سوار، ط٢، دار المعرفة – بيروت، ١٤٠٧هـ – ١٤٠٧م.

٣٤ - مقاييس اللغة، لأحمد بي فارس، تحقيق عبد السلام محمد بن هارون، دار الفكر.

#### هوامش البحث

- (') العين: (أدب): ٨٥/٨.
- (2) مجمل اللغة (أدب) ومقاييس اللغة والادب: (-9.91)
  - $(^3)$  الصحاح: (أدب).
  - (4) لسان العرب: (أدب).

  - (6) لسان العرب: (أدب)، تاج العروس: (أدب).
    - (7) مجمل اللغة (أدب): ٩١.
- (8) مقاييس اللغة: (أدب)، لسان العرب (أدب)، تاج العروس (أدب).
- - $(^{10})$  غريب الحديث: 1/2 1 1 1.
  - $\binom{11}{}$  الجامع الصحيح المختصر:  $\binom{17}{}$ .
  - (12) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين: (12)
    - $(^{13})$  المصدر نفسه:  $^{17}$
    - $(^{14})$  المصدر نفسه:  $^{14}$
    - (15) التعريفات للجرجاني: ٢٩.
    - $(^{16})$  المصباح المنير للفيومي:  $^{(16)}$ 
      - <sup>(17</sup>) تاج العروس: ١/٢٧٦.
    - (18) التوفيق على مهمات التعاريف: ٤٤.
      - (<sup>19</sup>) مدارج السالكين: ٢/٣٧٦.
        - $\binom{20}{}$  المصدر نفسه: ۲ $\binom{20}{}$
      - (21) المصدر نفسه: الصفحة نفسها.
        - (22) مدارج السالكين: 7/7
    - (23) انوار التنزيل: ۱/۳۱، روح المعانى: ۱۰۳/۳۰.







- $(^{24})$  مدارج السالكين:  $^{(24)}$
- ( $^{25}$ ) المصدر نفسه:  $^{7}$  المصدر
- (<sup>26</sup>) المصدر نفسه: ۲/۳۹۰.
  - (<sup>27</sup>) بدائع الفوائد: ۲٥٦/٢.
- ( $^{28}$ ) المصدر نفسه:  $^{17/1}$ ، ويُنظر: مدارج السالكين:  $^{17/1}$ .
  - (<sup>29</sup>) بدائع الفوائد: ۲/۲۶۶.
  - (30) ارشاد العقل السليم: ٢٩٣/٣.
    - (<sup>31</sup>) المصدر نفسه: ۲۰۰۰/۲.
      - (<sup>32</sup>) المصدر نفسه: ٩/٤٤.
      - (<sup>33</sup>) روح المعانى: ١١/٩٣.
  - (34) على طريقة التفسير البياني للقرآن: ٣١٢/١.
    - (35) الاعجاز البياني للقرآن: ٢٥
- ( $^{36}$ ) في البينة والدلالة رؤية لنظام العلاقات في البلاغة العربية:  $^{(36)}$ 
  - (۳۷) تفسیر عبدالرزاق: ۲/۱/۲.
    - (۲۸) الفوائد المشوق: ۳۰۵.
    - (<sup>۳۹</sup>) فتح القدير: ۳/۲۱۵.
  - ('¹) مدارج السالكين: ٣٨٢/٢.
  - (۱۲) مدارج السالكين: ۲/۱۳۸۳.
- (٤٢) الحديث نقله ابن السمعاني عن ابن مسعود في أدب الإملاء، يُنظر: كنز العمال: ٥٣٤/١١.
  - (۲۳) الخاطريات: ۱۱۹.
  - (ئ) اسرار التنزيل وانوار التأويل: ٣٣٠.
    - (°³) ارشاد العقل السليم: ٢/٠٠٠.
      - (٤٦) شفاء العليل: ١٦٩.
    - (٤٧) الجامع لأحكام القرآن: ٢١/٣٧.
    - (^3) الجامع لأحكام القرآن: ٣٧/١١.
- (<sup>63</sup>) يُنظر الجامع لأحكام القرآن: ١٠٣/١٣، وارشاد العقل السليم: ٢٤٩/٦، معالم التنزيل: ٣/٥٥، تفسير القرآن العظيم: ٣/٥٥، وروح المعانى: ٩٦/١٩، ومسائل الرازي واجوبتها: ٢٥١، وانوار التنزيل: ٢٤٢/١.
  - (°°) مدارك التنزبل: ۱۸۹/۳.
  - (°) اسرار التنزيل وانوار التأويل: ٣٣١.

مجلت الجامعت العراقيت

- (°°) الجامع لأحكام القرآن: ٣٧/١١.
  - (°۳) صحیح مسلم: ۱/۵۳۶.
  - (١٥) بدائع الفوائد: ٢/٢٩٨.



