

د. قيس جليل كريم الخفاجي

جامعة الأنباركلية التربية للعلوم الإنسانية

قسم علوم القرآن







الحمد لله رب العالمين, والصلاة والسلام على سيد المعلمين, وقدوة العالمين, سيدنا محمد الأمين, وآله الطيبين الطاهرين, وصحابته أجمعين , وبعد :فإن المنهج القويم في أساليب التربية والتعليم هو أساس تطور الأمم ورقيها, وسبيل سعادتها, وذلك عندما يرتبط بدين قويم ونهج سليم, وحين ينفصل عن الدين يكون في الغالب سبب دمار وشقاء, وتخريب وإراقة دماء, والعالم الاسلامي اليوم بالرغم من تنوع العلوم فيه وتعددها إلا أنه يعانى من أزمة حادة في التعليم, لا سيما بلدنا الجريح الذي يعيش الأن وضع لا يحسد عليه سياسياً, وعسكرياً, واقتصادياً, وغير ذلك من الازمات التي أثرت سلباً على العملية التعليمية والتربوية, فتخلف بعد أن كان حاملاً لواء العلم والمعرفة قروناً من الزمان, كل ذلك سببه ابتعادنا عن المنهج القرآني. ونرى تقدم الغرب في شتى العلوم؛ لانهم بذلوا في سبيل ذلك مبالغ باهظة, فاستقدموا الكفاءات والخبرات والعقول, وسيطروا على العالم, وبقى العالم الاسلامي يعج في أزمته التعليمية, وأخذت تتفاقم أزمته يوماً بعد يوم, الأمر الذي حفزني في كتابة بحث حول هذا الموضوع, مستمداً من المنهج القرآني الذي به كانت أمتنا الاسلامية عالية وتهابها جميع الأمم. وكان منهجي في البحث اختيار نماذج من القرآن الكريم تعيننا على الفهم الصحيح للتعليم العملي, وكانت خطتي في هذا البحث بعد المقدمة تمهيد, ومبحثين وخاتمة وهي على النحو الاتى:

#### المبحث الأول: الوسائل التعليمية الإرشادية, وفيه مطلبان:

المطلب الأول: قصة سيدنا يوسف ـ عليه السلام ـ في جعل السقاية في رحل أخيه .

المطلب الثاني: قصة سيدنا موسى - عليه السلام - مع العبد الصالح .

#### المبحث الثانى: الوسائل التعليمية الإثباتية - النظرية - وفيه مطلبان:

المطلب الأول: قصة الذي مر على قربة وهي خاوية على عروشها.

المطلب الثاني : طلب سيدنا إبراهيم ـ عليه السلام ـ من ربه أن يربه كيف يُحيى الموتى ! .اما الخاتمة فأوجزت فيها خلاصة البحث وأهم النتائج التي توصلت إليها, وكان جل اعتمادي في المصادر على كتب التفسير باختلاف مضمونها, فضلاً عن الكتب الأخرى التي يُنتفع منها في شتى مجالات العلوم لاقف على لمسة أو اشارة أو ايضاح, هذا واسأله تعالى أن يقبل العثرة وبزيل الزلل, وأن يسدد الخطى وبلهمني الصواب ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِۦ ۚ قَدَّ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [سورة الطلاق: ٣] . وصل الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

#### <u>: عىممت</u>

عند النظر في سور القرآن الكريم , يظهر ان القرآن الكريم يقدم صوراً من التعليم العملي, وهذا التعليم الذي له وجود متحقق في الخارج ظهر على نحو من الطرق أو الوسائل التي يصل بها الحدث إلى غايته المطلوبة, وهذا ما نحتاجه اليوم في بلادنا ويخاصة في المدارس والجامعات, وقد أرشدنا القرآن الكريم بنوعين من الوسائل التعليمية وهي:

١. وسيلة تعليمية إرشادية : وهي وسيلة تعليمية يستخدمها المعلم سواء كانت في المدارس أو الجامعات أو دور العبادة, يستطيع من خلالها لفت النظر اليه .

٢. وسيلة تعليمية نظرية : وهي وسيلة تعليمية أخرى مكملة للأولى يستطيع المعلم من خلالها أن يثبت للمتعلم أو المخاطب بالبرهان أو الدليل الملموس على شيء أراده ان يوصله للمتعلم, ربما كان يعتقد خلافه, وهذه الوسيلة التعليمية مهمة في مجالات التعليم, أرشدنا الله تعالى اليها لاقناع الأخرين.

#### وهذا البحث يتناول هذين النوعين من الوسائل التربوية.

إن القرآن الكريم يعرض وسائل تعليمية كثيرة, وهي تهدف إلى إرشاد المخاطب وتوجيهه للتصرف الصحيح, أو ترشده إلى ترك عمل أو تصرف غير مرغوب به, وحين يعرض القرآن الكريم هذه الوسائل التعليمية فإنها تتمكن في النفس؛ لأنها اتخذت طابعاً عملياً يلمسه الإنسان في حياته, ويشعر به في حيز الزمان والمكان الذي يعيش فيه هذا الإنسان.

المبحث الأول : الوسائل التعليمية الل شادية , وفيه مطلبان :



الطلب الأول: قصة سيدنا يوسف عليه السلام في جعل السقاية في رحل أخيه قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَمُّلِ ٱخِيهِ ثُمَّ أَذَنَ مُؤَذِنٌ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ 💮 قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَاذَا تَفْقِدُونَ 🕅 قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِـ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِـ، زَعِيمُ 🦤 قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَا جِعْنَا لِنْفُسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ 🖤 قَالُواْ فَمَا جَزَوْهُۥ إِن كُنتُمْ كُذِينِ 🖤 قَالُواْ جَرَوْهُۥ وَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ؞ فَهُوَ جَزَوْهُ ۚ كَذَٰلِكَ نَجْزِى ٱلظَّلِمِينَ 🐠 فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمُّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيةً كَذَٰلِكَ كِذْنَا لِيُوسُفَ ۖ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَاكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مِّن نَشَاءُ ۗ وَقَرْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (١) . في هذا الموقف يستخدم سيدنا يوسف ـ عليه السلام ـ أسلوباً ذكياً من باب الحيلة العملية ؛ ليستبقي أخاه بنيامين عنده .قال الدكتور فضل حسن عباس :" وقد يسأل سائل: كيف يتأتى ليوسف ـ عليه السلام - أن يفعل مثل هذا؟ وأقول: إن يوسف - عليه السلام - نبى وما فعله إلا لحكمة وليس فعله ظلم لأحد ولا انتقاص من أحد". (٢) عندما وضع يوسف . عليه السلام . السقاية في رحل أخيه استطاع أن يبقي أخاه بنيامين عنده ريثما يذهب أخوته إلى والدهم لإخباره بالأمر ؛ لعلهم يتفكرون في هذا الشأن ولماذا أحتجز العزيز أخيهم, وهذا التفكير ربما يوصلهم إلى شخصية العزيز, فيعرفوا ان له صلة بهم, وهذا ما أحس به يعقوب ـ عليه السلام ـ (٣) ﴿ يَكِنِيَ ٱذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيُّسُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَلْفِرُونَ ﴾ (١٠) وهذا عين ما قصده يوسف ـ عليه السلام ـ عندما جعل أخوته يكتشفون ذلك فيما بعد ﴿ قَالَ هَلَ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ ( الله عَلَوُا أَءِنَكَ لأَنتَ يُوسُفُ ۚ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَٰذَآ أَخِي ۖ قَدْ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا ۖ إِنَّهُ، مَن يَتَّتِي وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ( اللهُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّهُ، مَن يَتَّتِي وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ( اللهُ عَلَيْنَا ۗ إلهُ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ ( اللهُ عَلَيْنَا ﴾ ( اللهُ عَلَيْنَا ﴾ وهذه من الوسائل التعليمة الإرشادية, تنبه أخوت يوسف إلى أمر حصل معهم فيما مضى؛ حيث اخذوا يوسف ـ عليه السلام ـ والقوه في غيابة الجب<sup>(٦)</sup> . وهنا وفي هذا الموقف جعل يوسف ـ عليه السلام ـ السقاية الذي يشرب به الملك في رحل أخيه بنيامين (٧).نقل الامام البغوي عن كعب قوله:" لما قال له يوسف: أني أنا أخوك, قال بنيامين: أنا لا أفارقك, فقال له يوسف: قد علمت اغتمام والدي بي وإذا حبستك أزداد غمه ولا يمكنني هذا إلا بعد أن أشهرك بأمر فظيع وانسبك إلى ما لا يحل, قال: لا ابالي فافعل ما بدا لك فإني لا أفارقك, قال: فإني أدس صاعي في رحلك ثم انادي عليك بالسرقة ليهيأ لي ردك بعد تسريحك, قال: فافعل كما تريد"(^). لقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاأً قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَيِسُ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١) . ثم نودي أن هناك حصلت في المدينة, وهي سرقة صواع الملك, وجرى البحث بأوعية الاخوة لقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴾ (١٠) أي أخوة يوسف ـ عليه السلام ـ ونُقب عن صواع الملك الذي سرق, ثم عثر عليه اخيراً في رحل الاخ الاصغر, وبهذه الطريقة استطاع يوسف عليه السلام من ابقاء أخاه عنده (١١) ولا نريد أن نخوض بجميع تفاصيل هذه القصة, لكن الذي يهمنا هنا هو ارتباط هذه الوسيلة العملية بهدفها. ﴿ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ (١٢) . والكيد التدبير الحكيم , وقد نسب الكيد والتدبير إلى الله تعالى اشارة إلى رعايته ولطفه ليوسف ـ عليه السلام ـ وانه بهذا التدبير بلغ ما بلغ من منازل العزة والسيادة(١٦٠) ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُدُ أَخَاهُ فِ دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ قال الامام البيضاوي: " ما كان ليأخُد أخاه في دين الملك, ملك مصر؛ لأن دينه الضرب وتفريم ضعف ما أخذ دون الاسترقاق وهو بيان للكيد"(١٤). لكن كانت شريعة يعقوب ـ عليه السلام ـ في السارق هي الاسترقاق والعبودية, فلم يكن يتمكن بما صنعه من أخذ أخيه بالسرقة التي نسبها اليه في حال من الاحوال ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ أي ان هذا الامر كله تدبير الله تعالى ومشيئته (١٥) . وهذه الحيلة التي استعملها سيدنا يوسف عليه السلام ـ تسمى عند علماء الفقه والأصول حيلاً شرعية .يقول أبن العربي:" فيه جواز التوصل إلى الأغراض بالحيل, إذا لم تخالف شريعة ولا هدمت أصلاً" (٢١) . والحيل الشرعية هي: التوصل المباح واستخراج الحقوق بالطرق الخفية (١٧).

#### وهذه الصورة العملية التي قام بها سيدنا يوسف - عليه السلام - تحتوي على ما يأتي :

- 1. ما قام به سيدنا يوسف عليه السلام وسيلة تعليمية عملية يهدف منها إلى تحقيق الغرض المطلوب, ومن هنا فإن الوسيلة التعليمية ينبغي أن ننظر إلى تحقيق هدف محمود يُتوخى من الفائدة التي تصلح للمجتمع, لا أن تخالف الأدب أو تتقاطع مع الحق .
  - ٢. وكذلك تنبيه العقول وتحريك الفكر وإرشادها إلى الصواب, وهذا ما ينبغي أن تكون عليه الوسيلة التعليمية .
- ٣. مر سيدنا يوسف ـ عليه السلام ـ بأحوال مختلفة في حياته فمن ضيق في غيابة الجب إلى غيابة السجن, ثم إلى ملك يأمر فيطاع, كل هذه الأحوال لم تغير من جوهره شيء, فلم يضعفه الابتلاء, ولم تطغيه النعماء (١٨) . وهذا ما نحتاجه من القضايا العلمية, والقيم الأخلاقية, والاشارات النفسية النفيسة التي نستلهم منها العبر والعظات .





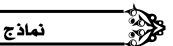


قال تعالى :﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلُ أَتَيِعُكَ عَلَىٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ۞ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا ۞ وَكَيْفَ نَصْيرُ عَلَى مَا لَمْ يُحِطُّ بِهِ عَنْ مَا لَمْ يُحِطُّ بِهِ عَبْرًا ۞ قَالَ سَتَجِدُنِىٓ إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا 🖑 قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلَا نَسْتُلْنِي عَن شَيْءٍ حَقَّىٰٓ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا 🖑 فَانطَلَقَا حَقَّىۤ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِيــنَةِ خَرَقَهَاۖ قَالَ أَخَرَقُنُهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيْنًا إِمْرًا 🖤 قَالَ أَلَدَ أَقُلْ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا 🖤 قَالَ لَا ثُوَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِقُنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا 🖤 فَانطَلَقَا حَقَّ إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَلَلُهُ, قَالَ أَقَلَتَ نَفْسًا زَكِيَّةٌ بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِنْتَ شَيًّا ثُكُرًا 🖤 قَالَ أَلَوْ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا 🐠 قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاجِنِيٌّ قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِي عُذْرًا ٧٧ فَأَنطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَنيّا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبَوْا أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَفَامَهُۥ قَالَ لَوْ شِثْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا 🖤 قَالَ هَاذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَبْنِكَ سَأُنْيِنَكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (١٩) . جاء في صحيح البخاري ومسلم عن سيدنا محمد ﷺ :" أن موسى وقف خطيبا في بني إسرائيل. فسئل: أي الناس أعلم؟, فقال: أنا. فعتب الله عليه لأنه لم يرجع العلم إليه سبحانه"(٢٠) . نجد القصة تتحدث عن شخصيات وأحداث, أما الشخصيات الرئيسية هي: موسى, وفتاه, والعبد الصالح, والأحداث الجوهرية في القصة هي: خرق السفينة, وقتل الغلام, وإقامة الجدار (٢١). طلب سيدنا موسى - عليه السلام - من العبد الصالح أن يصحبه معه ليتعلم منه مما أتاه الله تعالى, وافق العبد الصالح لكن بشرط أن يصمت ولا يسأل عن شيء حتى يحدث له علماً وذكراً, وأول أمر صنعه العبد الصالح هو: خرق السفينة التي كانت لمساكين, فيصرخ سيدنا موسى في وجه استاذه قائلاً: {اخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً} فهذه ليست من اعمال العقلاء, ولا أهل الصلاح والتقوى, أنه عدوان على الأبرياء . ويتلقى العبد الصالح سيدنا الخضر . عليه السلام . هذه الثورة المتوقعة من موسى في رفق ولطف, فلا يزيد على أن يقول له: {ألم أقل أنك لن تستطيع معي صبراً} , أنسيت الشرط الذي بيننا يا موسى, وهنا ينتبه موسى - عليه السلام - فيقول مغتذراً في أدب كريم, {لا تؤاخذني بما نسيت ولا ترهقني من أمري عسراً} (٢١). قال الزمخشري: "أراد انه نسى وصيته ولا مؤاخذة على الناسي"(٢٣).إما الأمر الثاني الذي فعله العبد الصالح, {فانطلقا حتى إذا لقيا غلاماً فقتله}, وهذه فعلة أشد من سابقتها وقعاً, إذا كانت الأولى في متاع من متاع الدنيا, واحتمال غرق من فيها, فهذه قتل نفس وأي نفس طفل بريء لم يبلغ الحلم, قتل عمد لا مجرد احتمال, فهي فظيعة كبيرة لم يستطع موسى أن يصبر عليها على الرغم من تذكره لوعده قال: {أقتلت نفساً زكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً}, هكذا يلقى في وجه استاذه بهذا الاتهام الصريح, وهنا يأخذ الاستاذ تلميذه بشيء من الشدة, والتأنيب فيقول: {ألم أقل لك أنك لن تستطيع معي صبراً} ففي كلمة (لك) نخسة قوية, وهنا يجد موسى أمام هذا البعد البعيد أن لسانه أداة غير قادرة على سد هذه الثغرات الهائلة بينهما فيقول: {إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدي عذراً}(٢٤). وإما الأمر الثالث للعبد الصالح (فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبو أن يضيفوهما فوجدا فيها جدار يريد أن ينقض فأقامه}, وصل العبد الصالح مع موسى إلى قرية التي ماتت فيها كل مشاعر الانسانية وذهبت منها كل معاني المروءة, ومع هذا يجدان مكان خرب, لا يأوي إليها إلا الهوام, فيجلسان ليجدا فيها من السكن ما لم يجداه عند أهلها (٢٥), ثم يريان فيها جدار {يريد أن ينقض}, يريد أن يتصدع بنيانه وكاد يهوي إلى الارض, ثم يستجمع العبد الصالح قواه فيعيد بناءه, ويرى موسى هذا فيتعجب ويدهش, ثم لا يملك أن يحتفظ في صدره مشاعر الغيظ والألم, فيقول لصاحبه: {لو شئت لاتخذت عليه أجراً}, أنه اعتراض من موسى؛ لأنه رأى لؤم القوم وخستهم فلماذا نعمل لهم مثل هذا العمل دون أجرة ؟ وكانت هي الفاصلة, لذلك قال العبد الصالح: {هذا فراق بيني وبينك} (٢٦), ولكن قبل الفراق (سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً } , فأخبره أن السفينة كانت معرضة لأن يأخذها ملك خاصب من عادته أخذ السفن الصالحة, فخرقتها ليرغب عنها, وإما الغلام فكان من شأنه أنه سيرهق أهله طغياناً وكفراً, وأما الجدار فكان ليتيمين في المدينة, وكان أبوهما صالحاً, وتحت هذا الجدار كنز, الهدف منه إبقاء الجدار صالحاً إلى حين أن يكبر فيه هذا الغلامان فيستخرجا كنزهما. ثم قال العبد الصالح: ﴿ وَمَا فَعَلْنُهُ، عَنْ أَمْرِيُّ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ (٢٧) , ونسب كل هذه الأعمال الله تعالى (٢٨). وهذه وسائل تعليمية إرشادية بين معلم مرشد ومتعلم متلق, ويمكن أن نجمل هذه الفوائد بما يأتي:

١. بينت هذه التجربة التعليمية في الآيات الكريمة أن فوق كل ذي علم عليم, وأن الخبرة متفاوتة, وأنه قد يطلع المفضول على ما لم يطلع الفاضل, وأن ترقى البشر في سلم التعليم والمعارف سُنةً إلهية ينكشف بعضها لبعض دون غيرهم.

٢. قال البيضاوي: ومن فوائد هذه القصة أن لا يعجب المرء بعلمه, ولا يبادر إلى أنكار ما لم يستحسنه, وأن يداوم على التعلم, ويتذلل للمعلم, ويراعى الأدب في المقابل(٢٩).





٣. أن يبين المعلم المنهج الذي يتبعه وأن يبينه للمتعلم, وهذا ما كان من العبد الصالح لموسى - عليه السلام - وهو أن يتحلى بالصبر, وأن يلتزم الصمت, وأن لا يستعجل الأمور قبل أن يأتي أوان بيانها (٣٠) .

# المبحث الثاني : الوسائل التعليمة الأثباتية ـ النظرية ـ وفيه مطلبان :

يقدم القرآن الكريم بعض الوسائل التعليمية في مقام البرهان والأثبات على قضية يكون لها أثر كبير في نفوس المخاطبين, وبالبرهان يتضح المقال ويرسخ رسوخا أكيداً وسأتناول في هذا المبحث قضيتين جاءت في القرآن الكريم كإثبات ودليل على قضية معينة .

#### المطلب الأول قصة الرجل الذي مر على القرية وهي خاوية على عروشها :

وهتف به هاتف الحق: أن انظر إلى طعامك وشرابك, إنه على ما هو عليه لم يدخل عليه فساد، بل ما زال طيبا هنيئا {لم يتسنّه} أي لم يتغيّره السنون {وَانْظُرْ إِلَى حِمارِك} إنه ما زال قائماً إلى جوارك على عهدك به ، ثم دعى إلى أن ينظر نظراً أعمق وأشمل، إذ قيل له: {وَانْظُرْ إِلَى الْعِظامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً} ونشز العظام هو بروزها من بين أخلاط الجنين(٢٦), وفي النظر تتكشف عملية الخلق، وبعث الإنسان من عدم، كما يقول الله تعالى: ﴿ أَوَلَا يَذْكُرُ الْإِنسَنُ أَنَا خَلَقْتُهُ مِن فَبْلُ وَلَهْ يَكُ مُنَيّا ﴾ (٢٦) . فالذي أوجد الحياة من موات، قادر على أن يعيد الحياة إلى هذا الموات(٢٨). ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقِ نُعِيدُهُۥ ﴾ (٢٦) . ونتجلي على أن يرد هذه الحياة إلى موات، كما أنه قادر على أن يعيد الحياة إلى هذا الموات(٢٨). ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقِ نُعِيدُهُۥ ﴾ (٢٦) . وتنجلي هذه التجربة المثيرة عن إيمان عميق بقدرة الله، يملأ كيان الرجل كله، وتندفع به غيوم الشك من صدره، ويزول دخان الربب من قلبه(٤٠). {وَلَمَا تَبِينَ لَهُ قال أَعلمُ أَنَ الله على كُل شيءٍ قَدير} فهذا تصديق لما كان يعلمه من قبل، وليس إنشاء لعلم جديد. ولكن شتان بين علم وعلم، وإيمان ﴿ وَيَرْبِدُ اللهُ تعالى في البعث بعد الموت وهو وإيمان ﴿ وَيَرْبِدُ اللهُ النَّهِ عَلَى الْأَسَان, والحيوان, والطعام, مشهد حقيقي عاشه الرجل في نفسه, وفي الأشياء التي بين يديه, الرجل, وحماره, وطعامه, وشرابه, وذلك يمثل الأنسان, والحيوان, والطعام, والماء, أنها صور مصغرة للقرية بكل مشخصاتها, التي يدخل عليها الفساد والانحلال مع الزمن.

### ويمكن أن نجمل هذه الوسيلة العملية لهذا الرجل بما يلى :

- ١. هي جواب عقب تساؤل, حيث طال زمن إجابته إلى غرضه (فأماته الله) والفاء هنا تعقيبية .
  - مادة وسائل التعليم موجودة عند الرجل, وهذا يكون أوقع عند السائل.
    - ٣. الرؤية البصرية والمعاينة لتنفيذ الوسيلة .







٤. تعميم الحكم الناتج عن هذه الوسيلة الإثباتية {ولنجعلك آية للناس} .وبذلك تكون الوسيلة التعليمية كما قرر القرآن الكريم ينبغي أن تكون مجيبة عن التساؤل المقصود ابتداءً, وأن تكون في وقتها, وأن تتوفر لها الأداة, وأن يكون عامل الزمن فيها مؤثراً, وأن تكون محسوسة؛ لأن الحس يقوي الحكم . وكل هذه الوسائل نافعة ومؤثرة في العملية التعليمية .

#### المطلب الثاني :طلب سيدنا إبراهيم ـ عليه السلام ـ من ربه أن يريه كيف يحيي الموتى :

قال تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِهُ رَبِّ اَرِنِ كَيْفَ تُحِي اَلْمَوْقَيُّ قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنٌ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْيِ قَالَ وَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ الْجَعَلُ الله تعالى عما كان من شأن سيدنا على كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ اَدُعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا وَاعْلَمُ أَنَّ الله عَرِيرُ حَكِيمٌ ﴾ (٢٤). في هذه الآية الكريمة يخبر الله تعالى على ذلك, لكنه كان إبراهيم عليه السلام عليه السلام والحشر, وقد طلب من ربه أن يريه كيفية إحياء الموتى, وهو يعلم بقدرة الله تعالى على ذلك, لكنه كان ينشد اطمئنان الأنس إلى رؤية يد الله تعمل وهو يجلي ويكشف له هذه التجربة, وأن الله يعلم إيمان عبد وخليله, ولكنه سؤال الكشف والبيان, والتعريف بهذا الشوق وبيانه, والتلطف مع عبده الأواه الحليم المنيب, وهذا كما قلت في قصة عزير انها لا تنقص من إيمان العبد, إذ كانت عاليته طلب المزيد من النور, والجديد من العلم, فذلك طريق لا نهاية له, ولا ضلالة فيه (٢٤), وقد استجاب الله لهذا الشوق ومنحه التجربة عالية المباشرة فقال تعالى: ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَيْرِ فَصُرَهُنَ إِلِيْكَ ثُمَّ أَجْمَلُ عَلَى كُلِ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ اَدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا ﴾ , إذا هذه تجربة نظرية سيقوم بها سيدنا إبراهيم بنفسه, ويصنعها بيده, ويشهد أثارها بعينه, والتجربة مرت بمراحل هي:

أولاً: أن يأخذ أربعةً من الطير (٤٤).

ثانياً: أن يضمها إليه, ويتعرف عليها, ويجعل لكل منها سمة خاصة يدعوها بها, وهذا ما يشير إليه قوله تعالى: {فصرهن إليك}, أي تألفهن أليك.

ثالثاً: أن يقطعهن قطعاً, وبمزقهن أشلاءً .

رابعاً: أن يوزع أشلاءها على رؤوس الجبال.

خامساً: يدعوها إليه بأسمائها, كما يدعو أهله ومعارفه بأسمائهم.

وبهذا تتم التجربة, وتجيء الطيور الأربعة مسرعة, فتمت هذه التجربة على هذا التدبير والتقدير (°<sup>†</sup>).

#### ويمكن أن نستخلص هذه التجربة العملية بما يأتي:

- ان المؤمن لابد من زيادة إيمانه بالطاعة, وكذلك المعلم والمتعلم لا يقف عند حد معين بل لابد من زيادة علمه بطلبه إياه, لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٤٦).
  - ٢. هذا درس للمتعلم بأن يسأل عن أي شيء يقوي علمه, وهذه من الوسائل التعليمية المهمة .
- ٣. السؤال يكون عاماً والجواب أنموذجاً, فالسؤال عن كيفية إحياء الموتى بشكل عام, والجواب أنموذج يقاس عليه, ففي العملية التعليمية قد يكون النموذج صالحاً لأن يعمم على جميع النماذج الأخرى. فالطير هنا أنموذج لنوع من الأدوات تفرقت على أربعة أجبل, نقل ابن عطية عن قتادة والربيع: والمعنى: كما بعث الله تعالى هذا الطير من هذه الجبال, فكذلك يبعث الخلق يوم القيامة من أرباع الدنيا وجميع أقطارها(٢٠).
- ٤. تحديد النموذج لحكمة وهدف فاختيار الطير دون غيره لسبب, قال البيضاوي: "خص الطير؛ لأنه أقرب إلى الإنسان, وأجمع لخواص الحيوان "(١٤).
- لا بد من مراعاة ترتيب الأحوال في تنفيذ الوسيلة التعليمية, فإن إحضار الطير ثم إمالتهن إليه, ثم تقطيعهن, ثم توزيعهن على الجبال,
  ثم دعوتهن للإتيان, كل هذا يفيد أن الوسائل التعليمية لا بد لها من خطوات عملية دقيقة مترتبة ترتيباً منطقياً, تؤتي نتائج منطقية.

#### الخاتمة وأهم التنائج :

الحمد لله الذي تتم بذكره الصالحات, المتفضل بالتمام, والصلاة والسلام على من جاء بالدين التمام, وعلى آله وأصحابه الكرام.

فأنه لا توفيق بعد توفيق الله, ولا تيسير بعد تيسيره فقد أنعم الله تعالى بإتمام هذا البحث , وأن لي أن اسطر أهم ما وصلت أليه من نتائج فأقول وبالله التوفيق :

١. قدم القرآن الكريم صوراً من التعليم العملي, وهذه الصورة يمكن الاستفادة منها في العملية التعليمية, كي تؤتي ثمارها, كيف لا وهي





مرة . تنهل هذه الصور التعليمية من القرآن الكريم .

- ٢. الوسائل التعليمية التي ظهرت في هذا البحث على نوعين:
- أ. وسائل تعليمية إرشادية, عن طريق لفت المعلم أنظار الطلبة اليه.
- ب ـ وسيلة تعليمية نظرية, عن طريق توصيل المعلومة بالبرهان والدليل .
- ٣. القرآن الكريم منهل مهم للوسيلة التعليمية, لا بد من الرجوع عليها؛ لأنه يرسم عدة جوانب منها:
  - أ ـ يربط الوسيلة التعليمية بهدفها وغايتها .
  - ب ـ يقرب الفكرة إلى الأذهان بأسلوب مقنع .
  - ج ـ ينوع في الوسائل التعليمية تبعاً للموضوع, وتبعاً لوسائل الاقناع والارشاد المختلفة .
- هناك فوائد وحقائق تظهر من خلال الوسيلة التعليمية بنوعيها الارشادي والنظري منها قوله تعالى: ﴿ وَفَوْقَ كُلِ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾
  إيوسف: ٧٦], وأن الخبرة البشرية تتفاوت في المعرفة, وان ترقى البشر في سلم التعليم والمعارف هي سُنة الهية .

#### الصوامش

<sup>(۱)</sup> سورة يوسف : ۷۰ ـ ۷۲ .

(۲) قصص القرآن الكريم: ٤٣٧ .

 $^{(7)}$  ينظر : تفسير القرطبي  $^{(7)}$  , وتفسير البيضاوي  $^{(7)}$  .

(٤) سورة يوسف : ۸۷ .

(°) سورة يوسف: ۸۹ ـ ۹۰ .

(٦) ينظر : تفسير البغوي ٣/ ٤٧٨ , وتفسير الرازي ١٨/٤٣٤ .

. مكارم أخلاق الرسول الكريم : ٥٣٤٥/١١. ينظر : نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم .

<sup>(٨)</sup> تفسير البغو*ي* : ٢/٤٠٥

<sup>(۹)</sup> سورة يوسف : ٦٩ .

(۱۰) سورة يوسف: ۷۱ .

(۱۱) دعوة الرسل عليهم السلام: ٢٠٢.

(١٢) سورة يوسف : من الآية ٧٦ .

(۱۳) التفسير القرآني للقرآن ۲٦/۷ , وينظر : التحرير والتنوير ٣١/١٣ .

(۱٤) تفسير البيضاوي: ٣/١٧٢ .

(١٥) ينظر : تفسير الرازي : ٤٨٩/١٨ , وتفسير أبي السعود ٢٩٧/٤ .

(١٦) احكام القرآن لابن العربي: ٣/١٨٩ .

(۱۷) ينظر: المصدر نفسه, وإعلام الموقعين عن رب العالمين, لابن القيم: ١٨٩/٣.

(١٨) ينظر: قصص القرآن الكريم, لفضل حسن عباس: ٤٤٦.

<sup>(۱۹)</sup> سورة الكهف : ٦٦ ـ ٧٨ .

(۲۰) صحيح البخاري, كتاب الأنبياء, باب حديث الخضر مع موسى ـ عليهما السلام ـ : ٤/ ١٥٤ رقم (٣٤٠١) . صحيح مسلم, كتاب الفضائل, باب من فضائل الخضر ـ عليه السلام ـ : ٤/ ١٨٤٧ رقم (١٧٠) .

(۲۱) ينظر: قصص القرآن الكريم, لفضل حسن عباس: ۲۰۷.

(۲۲) ينظر : التفسير القرآني للقرآن : ٦٥٤/٨ .

(۲۳) تفسير الكشاف: ۲/۵۳۷.

(٢٤) ينظر : في ضلال القرآن : ٣٢٨١/٤ , والتفسير القرآني للقرآن : ٨٥٥/٨ , وتفسير الشعراوي : ٨٩٦١/١٤ .





- (۲۰) ينظر : التفسير القرآني للقرآن : ۱۵۵/۸ .
- (٢٦) ينظر : تفسير الرازي : ٤٨٩/٢١ , وروح المعاني : ٣٤٤/٨ , والتفسير القرآني للقرآن ٦٥٦/٨ .
  - (۲۷) سورة الكهف: من الآية ۸۲.
  - (۲۸) ينظر : التفسير الوسيط: ١٦٠/٣ , وزاد المسير : ١٠٣/٣ , وتفسير الخازن: ١٧٤/٣ .
    - (۲۹) تفسير البيضاوي: ۲۹۱/۳.
    - (٣٠) ينظر: قصص القرآن, لفضل عباس: ٦١٠.
      - (٣١) سورة البقرة : ٢٩٥ .
- (٣٦) أختلف المفسرون في أسم هذا الرجل وأصح الاقوال والله أعلم أنه عزير . وهناك كلام لطيف للإمام الشعراوي بهذا الصدد إذ يقول :"إنه
  - إذا أبهم الحق فمعناه: لا تشخص الأمر". تفسير الشعراوي ١١٣١/٢
    - (<sup>۳۳)</sup> ينظر : زاد المسير : ۱/۲۳۳ .
    - (٣٤) التفسير القرآني للقرآن : ٢/٥/٦ .
      - (٣٥) سورة البقرة : آية ٢٧٥
  - (٣٦) ينظر : الصحاح ٨٩٨/٣ مادة (نشز) , وروح المعاني : ٢٣/٢ .
    - (۳۷) سورة مربم : ٦٧ .
- (٣٨) ينظر : تفسير السمعاني ٢٦٣/١ , وقصص الأنبياء, لابن كثير ٣٣٧/٢ , وموارد الظمآن لدروس الزمان ٣٠٢/٤ , ومناهج التربية
  - أسسها وتطبيقاتها : ٢٤٧ .
  - (٣٩) سورة الانبياء: ١٠٤.
  - (٤٠) ينظر: التفسير القرآني للقرآن: ٣٢٥/٢.
    - <sup>(٤١)</sup> سورة مربم : ٧٦ .
    - (٤٢) سورة البقرة : ٢٦٠ .
  - (٤٣) ينظر : في ضلال القرآن ٣٠٢/١ , والتفسير القرآني للقرآن ٢٣١/٢ .
- (٤٤) أختلف المفسرون بأنواع هذه الطيور, فقيل: ديك, وغراب, وطاووس, وحمامة , مختلفة اجناسها وألوانها. ينظر: تفسير الطبري ٥/٥٥ , وتفسير ابن كثير ٦٨٩/١ .
  - (٤٥) ينظر: تفسير ابن كثير ٢٩٠/١ , وفي ضلال القرآن ٣٠٣/١ , والتفسير القرآني للقرآن ٢٣١/٢ .
    - (٤٦) سورة الإسراء: من الآية ٨٥.
      - (٤٧) المحرر الوجيز ١/٣٥٥ .
      - (٤٨) تفسير البيضاوي ١٥٧/١.