

أ. م. د. صلاح حسن أحمد جامعة كركوك كلية القانون والعلوم السياسية



## ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطمٌ

كاصة البحث

تشير الكثير من الحقائق الموضوعية أنه ليس هناك من مجتمع إنساني في الماضي كما في الحاضر أن خارطته الديمغرافية تقتصر على طيف أو لون سكاني واحد ، بل أن التعددية الاثنية تمثل ظاهرة ملازمة وسمة شائعة في عموم المجتمعات البشرية ، وهي تجسد سنة من سنن الله الماضية في خلقه وتمثل حقيقة اجتماعية قائمة بحد ذاتها لا يمكن إغفالها أو التجاوز عليها منذ فجر التاريخ ولحد الآن ، وهي تمثل مصدر غنى وثراء للمجتمعات إذا كانت هناك سياسة ناجحة وقادرة على التعاطي مع الورقة الاثنية بكل حكمة وحنكة بما تتضمنه من تراث ثقافي وتتوع عرقي وقبلي وتعدد لغوي وميثولوجي وتراثي واختلاف في الطقوس والشعائر والمشاعر وتباين في طريقة العيش ونمط الحياة واسلوب التقكير . إن شيوع ثقافة الاعتراف بالآخر وجقه بحياة حرة كريمة تضمن كرامته الانسانية مهما كان جنسه ولونه وعرقه تمثل نقطة الشروع الأولى في إرساء دعائم صلبة وصلدة في بناء مجتمع ينعم بالأمن والأمان وخيمة يستظل بها الجميع دون استثناء . وتختلف الدول والمجتمعات في مستويات تنوعها الاثني فبعضها تتمتع بتعددية محدودة والبعض الآخر منها تمتاز بدرجة عالية من التعقيد في مشهدها الديمغرافي ، في حين نجد مجتمعات ثالثة لها تعددية سكانية تجمع ما بين هذا وذاك إن تعزيز النسيج الديمغرافي وتدعيم التماسك الاجتماعي والمجتمعات بحيث لا تثير أية إشكالية لا بد وأن تتم في ظل منظومة قانونية وقضائية عادلة تعتمد مبدأ المواطنة التي ترفض التمييز والتفريق ما بين أطياف المجتمع الواحد وهي بذلك تمثل بوابة للاستقرار الأمني وتهيئ الظروف الموضوعية لتحقيق الاندماج الاجتماعي والتعايش ما بين أطياف المجتمع الواحد وهي بذلك تمثل بوابة للاستقرار الأمني وتهيئ الظروف الموضوعية لتحقيق الاندماج الاجتماعي والتعاش ما السلمي الذي يفضي الى الازدهار الاقتصادي والزفاه الاجتماعي .

#### **Abstract**

There is no human community in the world limited to one social component, but ethnic pluralism is a prominent feature in all societies. This multiculturalism is a double- edged sword, as it either leads to union and strength or leads to disintegration and division. This is a timeless social fact that must not be overlooked or overlooked. The ethnic diversity represents a source richness and civilizational and cultural richness in mixed societies. Each component has cultural characteristics that distinguish it from the others. Some of these characteristics are hereditary, such as skin color and other physical characteristics expressed in the concept of race. Others are from this characteristics that are acquired such as custom, traditions, norms, social values and religious beliefs. And that all these characteristics are inherited and acquired are transmitted from ancestor to back. The values of coexistence, tolerance, social solidarity and recognition of others represent a safety valve in maintaining community peace. Governments, through their wise administration, in which there are different ethnicities in their countries, can achieve harmony and cohesion between them by adopting the principle of citizenship and achieving social justice in order to reach the required social integration

#### المقدمة

للتتوع الاثني والتعدد العرقي والاختلاف اللغوي والثقافي في المجتمعات المختلطة سلاح ذو حدين فهو إما يفضي الى التطور والتقدم والرفاهية إذا كانت هناك إدارة ناجحة وقادرة على التعامل معه بشكل مسؤول وشفاف بما يحقق الوئام الوطني لما ينطوي عليه من معاني نبيلة في التسامح والصفح والتآخي والتآزر ، أو أن مثل هذا التتوع قد يؤدي بالبلاد والعباد الى الوقوع في أتون الفوضى والفتنة إذا ما كانت مفاهيم التعصب والتطرف والتطيف وإلغاء الآخر هي المتسيدة في الواقع الاجتماعي والسياسي التي قد تمهد السبيل الى اندلاع الصراع الداخلي والحرب الأهلية التي لا تبقي ولا تذر ويكون فيها الجميع خاسراً لذلك لا مناص من خيار اللجوء الى مبادئ وآليات تمنع مأسسة النظام السياسي على أسس عرقية أو طائفية أو مذهبية أو قبلية أو مناطقية سواء كانت هذه المأسسة علنية أم مقنعة، صريحة أو مستتزة من أجل الحفاظ على الاستقرار الأمني والسلم المجتمعي الذي يغلب الانتماء الوطني على أي انتماء آخر من دون أن يعني ذلك أن يتنكر المرء لولائه الديني أو القومي أو العرقي ، وأن هذا الانتماء الوطني يتعزز كلما كانت الدولة قائمة على أسس العدالة والمساواة بين جميع مواطنيها من دون تمييز أو تقريق لأي سبب كان ، بمعنى آخر أن تكريس الوحدة الوطنية يضحى خياراً استراتيجياً عندما يشعر أبناء الوطن الواحد بصرف النظر عن هوياتهم الفرعية أنهم مواطنون من الدرجة الأولى ولكي يتحقق السلام الوطني في جميع أركان المجتمع فلا بد من التعويل على ترويج ثقافة الحوار والسلام وتعزيز ثقافة قبول الرأي الآخر وتجسير الهوة بين مختلف الأطياف والشرائح الاجتماعية ، وإشاعة مبدأ الشفافية وروح التسامح والتعاون في التعامل ونبذ العنف ،وخطاب الكراهية ولغة التحريض الذي يفرق ولا يوحد بما يؤمن الوفاق والاتفاق على









# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلط

الثوابت الوطنية بما يضمن الشراكة والمشاركة الفاعلة في إطار منافسة ديمقراطية تجعل الجميع يشعر بالرضا والقبول بالنظام السياسي الذي يحكمه والاطار الاجتماعي الذي يحتضنه.

### إشكالية الحراسة:

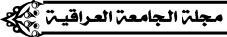
من أبرز التحديات التي تواجه الكثير من دول العالم ولا سيما النامية منها بالتحديد والتي تتميز بتنوعها الاثني والثقافي تتمثل كونها تفتقر الى حكم راشد وسياسة حصيفة في إدارة هذا التتوع بنجاح ، مما يجعلها أن تكون على شفا احتراب داخلي بل أن بعضها بالفعل حصلت فيها حرب أهلية ما بين أخوة الوطن الواحد وذلك بسبب سوء إدارة هذا التتوع من لدن القابضين على السلطة في مثل هذه المجتمعات .وبسبب الاثار الكارثية نتيجة الانقسام الداخلي والشرخ المجتمعي التي عانت ولا تزال تعاني منها هذه البلدان مما جعلها دول مأزومة دفعت ضريبة بهضه من أمنها واستقرارها نتيجة لذلك ، فالخلل لا يكمن بتعدد مجموعاتها السكانية ، بل أن جوهر المشكلة يكمن في السياسات الحكومية الخاطئة المتبعة في مثل هذه البلدان التي حولت هذا الاختلاف الى خلاف فأضحى مدعاة للتتابذ والتباغض والنزاعات والحروب والصراعات بدلاً من أن يكون مدعاة للتفاعل الايجابي البناء والتعاون الانساني المثمر . ويؤدي فقدان الوئام الوطني الى التتاحر والانقسام وتخندق البعض ضد البعض الآخر فيتغرق الشمل ، وتتمزق اللحمة الوطنية ، وتتعطل فرص النقارب والالثقاء ما بين أفراد المجتمع الواحد، وتتسع ظواهر الحواجز النفسية والاغتراب الفكري فيما بينهم ، وتضحى سياسة الغرقة والانقسام والتشظي هي السياسة الحصرية في المجتمعات المأزومة نتيجة حالة التشظي الأمر الذي يؤدي الى تعزيز مشاعر العداء والكراهية ، مما يمهد السبيل الى أن يتحول الوطن الى كانتونات متناحرة كل المجتمعات المتعثرة في إدارة تنوعها أن قدرها يجب ان يتعايش أبناؤها بما يضمن حقوق الجميع بدون إفراط أو تغريط ، وهذه المهمة ليست بالمستحبلة إذا ما توفرت النوايا الصادقة والارادة المخلصة عند النخب السياسية والدينية والثقافية والفكرية التي بإمكانها بما تمتلكه من تأثير معنوي في مجتمعاتها المحلية أن تجمع الفرقاء على كلمة سواء لا غالب فيها ولا مغلوب .

#### أهمية الدراسة:

إن تكريس مبدأ التعاون ومد جسور التواصل وشيوع الألفة والمحبة ولا سيما ما بين أبناء المجتمع الواحد بصرف عن هوباتهم الفرعية بما يحقق الاندماج الاجتماعي و يعزز ثقافة العيش المشترك فيما بينهم بعيداً عن أجواء الكراهية و مشاعر البغضاء وتنمر القوي منهم على الضعيف ، لهي رسالة سامية ونبيلة يحلم الجميع بتطبيقها والتي هي مسؤولية تضامنية تقع على عاتق الكل في تطبيقها على أرض الواقع , وهي بذلك تمثل رأس المال الاجتماعي والثقافي الذي لا ينضب وتعد في ذات الوقت الكنز الذي لا يُفنى ، والثروة المستديمة التي ستنعم بها الأجيال في حاضر ومستقبل الأمة إذا ما تم التمسك بها بالنواجذ والمحافظة عليها واعتبارها استراتيجية بعيدة المدى .وتشير الكثير من المعطيات في الماضي كما في الحاضر أن أكثر المجتمعات تنوعاً من الناحية الاثنية والعرقية والمذهبية والقبلية والجهوبة ، هي أكثرها تطوراً وتقدماً ولاسيما الغربية منها على وجه الخصوص ليس على الصعيد الاقليمي فحسب بل حتى على المستوى الدولي كالولايات المتحدة الأمريكية ودول أوربا الغربية وروسيا الاتحادية ، وإن سر نجاح هذه الدول والمجتمعات بالرغم من تعدديتها السسيولوجية كونها انتهجت سياسة ناجحة قائمة على احترام الخصوصيات الثقافية والحضارية للملل والنحل المختلفة في دولها من خلال اعتماد مبدأ المواطنة العابرة لجميع الهويات الفرعية في تعاملها مع جميع مواطنيها والاستفادة القصوي من الكفاءات من أبناء الاثنيات والعرقيات التي تشكل الدعامة الأساسية في تحقيق التقدم التقني والتطور العلمي في هذه البلدان .بينما نجد أن الدول التي أخفقت في إدارتها لملف التنوع الاثني في بلدانها قد عانت كثيراً ودفعت ضريبة باهضه الثمن من أمنها واستقرارها ورفاهيتها ، وكانت الضحية الأولى من جراء ذلك هي شعوبها التي عانت الأمرّين ، وبذلك فهي حوّلت هذا التنوع الى مصدر للشقاء والألآم والوقوع في براثن الحرب الأهلية والصراع الداخلي المربر الذي ذهب ضحيته الآلاف من الناس الأبرياء وتشريد الملايين منهم مثلما حدث في المأساة السورية التي شهدت حرباً أهلية مربعة منذ عام (٢٠١١) وإن كان قد خفّ أوارها الآن وأنها في طريقها الى كتابة فصولها الحزينة الأخيرة بيد أن ضريبتها كانت باهضه الثمن حيث حولت سوريا الدولة والمجتمع الى وطن معاق يحتاج الى عقود من الزمن لاستراد عافيته التي كان يتحلي بها قبل اندلاع شرارة الاحتراب الداخلي فيه.

#### هدف الدراسة :

إن القيمة المعرفية لأي بحث أو دراسة علمية تتجلى في الأهداف والغايات التي تعمل على بلوغها لصالح المجتمع ومعالجة أزماته ، ومن أبرز الأهداف التي تتطلع دراستنا الى تحقيقها هي ما يأتي:





# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطة

- ١- تتأول الخارطة الديمغرافية على مختلف صورها الاثنية وأنماطها القومية واللغوية وأشكالها الثقافية والحضارية التي تعبر عن طبيعة المجتمعات المتنوعة ومعرفة حجم ومستوى هذا التنوع فيها.
- ٢- معرفة الآثار والتداعيات السلبية والايجابية للتعددية الاجتماعية والثقافية في المجتمعات المختلطة ديمغرافياً التي تتحمل مسؤوليتها الجهات القابضة على السلطة فيها
- ٣- التطرق الى الظروف والمؤشرات الموضوعية التي تمهد السبيل لقيام اندماج اجتماعي قائم على التماسك والتضامن ما بين أفراد المجتمع بصرف النظر عن هوياتهم الاثنية والثقافية.
- ٤ـ الاشارة الى طبيعة السياسات الداخلية التي تدير ملف التنوع الاثني ومعرفة الطريقة المثلى في إدارة مثل التنوع بما يسهم في إرساء دعائم
  الأمن والاستقرار في المجتمع.
- ٥ ـ تقديم حزمة من التوصيات والمقترحات التي تهدف الى توظيف مسألة التنوع في المجتمعات الى مصدر قوة وغنى بما يسهم في تدعيم الاندماج الاجتماعي فيها.

#### منهجية الدراسة:

إن طبيعة الدراسة العلمية هي التي تحدد صنف ونوع المنهج العلمي الذي ينبغي أن يُعتمد فيها ، وبما أن دراستنا المتواضعة تتناول موضوع الإثنيات المتنوعة والفوارق الثقافية والحضارية فيما بينها ومدى تأثيرها على عملية الاندماج الاجتماعي داخل المجتمعات المختلطة ، لذا فقد أرتيانا أن نوظف المنهج ( الاثنوغرافي المقارن) الذي من خلاله نستطيع أن نحيط بأوجه التشابه والاختلاف ما بين المجموعات السكانية المختلفة بهوياتها الفرعية وانعكاس ذلك على طبيعة التعايش السلمي فيما بينها .

#### مفاهيم الدراسة:

تُعد مفاهيم الدراسة من الجوانب المهمة والأساسية لأي بحث علمي وهي تمثل حجر الزاوية في التأسيس لفهم مشترك يتجاوز مسائل الاختلاف والخلاف التي تثار أحيانا عند تناول مختلف الموضوعات التي يجري النقاش بصددها ، وبناءاً على ذلك فاننا سوف نتناول أهم هذه المفاهيم التي تناولتها دراستنا هذه وهي ما يأتي:

### أولا: ـ الأثنية:

تشير المصادر العلمية بأن الجذر التاريخي لمصطلح (ethnic ) يرجع بأصوله الى اللغة الاغريقية ويعني الشعب أو القوم (١). أما من الناحية الاصطلاحية فهو يشير الى مجموعة من السمات والمركبات التي تميز ثقافة معينة عن بقية الثقافات الأخرى (٢).

وبذلك يمكن أن نعرف هذا المفهوم إجرائياً على النحو الآتي:

وهو جملة من الخصائص الثقافية والحضارية لجماعة ما والتي تميزها عن بقية ثقافة وحضارة الجماعات الأخرى من حيث اختلافها في العرق واللغة والقومية والقبيلة والدين والمعتقد والطقوس والشعائر والفلكلور وطريقة اللبس والفنون وطريقة التفكير ونمط الحياة واسلوب المعيشة وغيرها

### ثانيا: ـ الاندماج الاجتماعي:

إن المعنى اللغوي لمفهوم الاندماج يشير أنه مأخوذ من دمج الأمر أي استقام ، وأمرّ دُماج بمعنى أمرّ مستقيم ، وتدامجوا على الشيء أي اجتمعوا عليه (٣). أما اصطلاحاً فهو يعني الحالة التي تتحقق فيها عملية التكامل الاجتماعي والتي من خلالها تزول وتنصهر كل التباينات الثقافية والاجتماعية ما بين الجماعات المتمايزة (٤).أما التعريف الاجرائي لهذا المصطلح فيمكن صياغته على النحو الآتي:وهي حالة التعاون والإخاء والتسامح والانسجام التي تعيشها الجماعات المختلفة إثنياً مع بعضها البعض الآخر وتكون متداخلة فيما بينها عن طريق المصاهرة والجيرة والعمل ، بشكل يبعد عنها مظاهر الفرقة والتمييز والحواجز النفسية والتقاطعات الاجتماعية .

## العبحث الأول عناصر التنوع الاثنى وأشكاله المختلفة

#### ىمهيد

نستطيع الجزم بحقيقة اجتماعية خالدة مفادها أن التعددية الاثنية بمختلف صورها وأشكالها المختلفة موجودة بشكل واضح للعيان ولا يمكن لأحد تجاوزها أو إنكارها في أغلب دول العالم المختلفة ، وهي بذلك تمثل ثروة قومية إذا ما تم توظيفها بشكل صحيح ، حيث تمتاز أغلب المجتمعات بهذا التنوع بغناها الثقافي الذي يزيدها غنى وثراءً بشقيها المادي والمعنوي على حد سواء ، مما يجعل شعوب الأرض كافة



## ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطة ﴿

تنظر بعين الاحترام والتقدير الى الدول نجحت في إدارة تنوعها الديمغرافي لما ساهمت وتساهم به في إغناء الحضارة الانسانية ، وسوف نسلط الضوء على الأنماط والصور المختلفة للتعددية الاثنية .

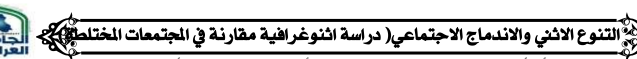
#### المطلب الأول الخصائص الأنثروبولوجية

تفرض على الانسان منذ اليوم الأول من ولادته وحتى مماته أموراً حتمية يرثها عن آبائه وأجداده وليس له حرية في اختيارها بقدر ما هي مفروضة عليه بحكم التوريث العائلي كموضوع العرقية الذي يستند الى الصفات الجسمانية للإنسان كلون البشرة وطبيعة الشعر وكثافته ولون العينين وحجم الطول وشكل الوجه وغيرها من الملامح البيولوجية التي تستند الى الخلايا الجينية والتي ليس للشخص حرية اختيار السلالة البشرية التي ينتمي اليها من عدمه ، وقد صنّف العلماء والمختصين بدراسة الأجناس البشرية شعوب العالم الي أصناف عدة وفقاً للخصائص الانثروبولوجية التي تميز كل مجموعة سكانية عن نظيراتها وكل واحدة منها تنحدر من أصل واحد ، فالعنصر الآري على سبيل المثال يختلف بسماته الجسمية عن العنصر السامي وهذا ما نسميه بـ ( العرق ) الذي له مدلول بيولوجي ويعتمد على الوراثة فقط ويكاد يكون هناك شبه اتفاق بين الباحثين والمختصين في مجال دراسة الأعراق البشرية أنه بسبب التداخل بين مختلف السلالات البشرية لم يعد هناك جماعة انسانية تمتار بعرقيتها الخالصة والنقية بشكل مطلق ، فالمصاهرة والتزاوج وحدوث الهجرات واندلاع الحروب وحرية التجارة بين مختلف الجماعات المتمايزة أدت الى حالة من الاختلاط والتمازج البيولوجي فيما بينها ، ولم تبقى هناك من حدود تفصل بين أغلب الأرساس البشرية لمختلف المجموعات السكانية في قارات العالم المختلفة (٥) . بيد أنه لا يمكن إنكار وجود جماعات عنصرية متطرفة ترفض رفضاً مسألة المصاهرة والتزاوج مع جماعات أخرى تختلف معها بيولوجياً وما السياسات التي كان يتبناها نظام الفصل العنصري في جنوب أفريقيا من البيض ضد الغالبية من السكان السود قبل انهياره في أواخر القرن الماضي الا دليلاً على ما نقول. كما أن التعصب للعرق جعل البعض من عرقية ما تنظر بعين الازدراء والاحتقار والاستعلاء الى العرقيات الأخرى ، مثلما عمل (هتلر) في حينه على وضع سُلّم تصنيف للعرقيات في العالم بدوافع شوفينية حيث وضع العرق الألماني الآري في المرتبة العليا ضمن هذا التصنيف ، وجعل العنصر السامي في أسفل هذا التصنيف ، ولا يغرب عن البال ما ارتكبته النازية التي كان يمثلها نتيجة التطرف البغيض للعرق من جرائم شنيعة في الحرب العالمية الثانية التي أكلت الأخضر واليابس التي لايزال العالم يتذكر وقائعها الأليمة بكل ألم ومرارة (٦) . ولا تزال ثقافة التمييز على أساس العرق موجودة في غير بلد ، فالاضطرابات الأمنية التي تحدث في أكثر من بلد ما بين الفينة والأخرى هي نتيجة سياسة التمييز العنصري التي تُمارسها الجماعات المتطرفة ، وما انبثاق حركة (أنتيفا) المعارضة للفاشية والنازية التي ظهرت في المانيا وايطاليا في ثلاثينيات القرن الماضي الا دليلاً على مناهضة الفكر المتطرف الذي يؤمن بالتفوق العرقي ، وكذلك احتجاجات الأفارقة التي قادها داعية الحقوق المدنية الأسود ( مارتن لوثر كنك) في الولايات المتحدة الأمريكية الذي اغتيل عام ١٩٦٨ ، إلاّ دليلاً على النضال المستمر الذي يخوضه السود ضد سياسات القهر والتهميش الذي يمارسه المتعصبين البيض وجماعات اليمين المتطرف ضدهم ، وكذلك الأمر لا يختلف عن سياسة التمييز العنصري التي تمارسها قوات الاحتلال الاسرائيلي ضد الفلسطينيين.

### المطلب الثانسي الخصائص الثقافية والحضارية

إذا كانت المظاهر البيولوجية تنتقل الى الأفراد عن طريق الوراثة من السلف الى الخلف التي لا يملك فيها الانسان حرية الارادة بالقبول أو الرفض منها ، فإن العناصر الثقافية والحضارية تكتسب عن طريق التنشئة الاجتماعية أو ما يُسمى بالتطبيع الاجتماعي والثقافي التي يتحول من خلالها الانسان من كائن بيولوجي الى شخص آدمي اجتماعي بشري التصرف ، ولا يخفى على أحد ما لمؤسسات التربية بدءا بالأسرة والمدرسة والمعهد والكلية ومروراً بالجامع والكنيسة وليس انتهاءاً بالحزب والمنظمات الشبابية والجماهرية من تأثير كبير على سلوك الأفراد وميولهم واتجاهاتهم ورغباتهم ونوازعهم ومواقفهم وطريقة تعاملهم مع الأشخاص المحيطين بهم . فالمعتقدات الدينية وما تترتب عليها من طقوس وشعائر وعبادات يكتسبها المرء من أبويه بحكم البيئة الاجتماعية التي نشأ وترعرع فيها بصرف النظر عن طبيعتها سواء كانت أرضية أم سماوية أو عن مدى صحتها ومشروعيتها ولهذا جاء في الأثر عن الصادق المصدوق نبينا الكريم محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم في الحديث المشهور والمعروف قوله (كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه) . ويمكن القياس على ذلك في مجمل حياة الناس الاجتماعية والثقافية والفكرية وما تنطوي عليه من لغة وعادات وتقاليد وأعراف وقيم ومبادئ التي تجسد طبائعها وسلوكها، وتكون في ذات الوقت بمجملها الموروث الحضاري والتراث الثقافي لكل أمة من الأمم ولكل شعب من الشعوب في الماضي كما في الحاضر وإن اختلفت الوسائل والأساليب التي يتم التعلم بواسطتها من وقت الى آخر ، ولهذا فان الفيلسوف وعالم الاجتماع المعروف (ابن





خلدونٌ) لم يُخطئ بل أنه أصاب كبد الحقيقة حين قال بهذا الصدد ( أن الانسان ابن عوائده ومألوفه لا ابن طبيعته ومزاجه ) (٧).كما أن نمط العيش واسلوب الحياة وطريقة التفكير والتراث الشعبي وما يتضمنه من عادات وتقاليد وأعراف فلكلور وشعائر وطقوس ومعتقدات غيبية اضافة الى الفنون التشكيلية والموسيقية والمأثورات الشعبية وما تحتويه من تراث شفوي من شعر وغناء وموسيقي وقصص وحكايات وأمثال تجري على ألسنة العامة من الناس ، وعادات الزواج والمناسبات المختلفة وما تنطوي عليه من طرق موروثة في الأداء والأشكال ومن الوان الرقص والألعاب والمهارات والأساطير والملاحم والألغاز والأحاجي والمفاهيم الخرافية والأعياد الدينية والقومية السائدة في البيئات الاجتماعية المختلفة تعكس بصورة صادقة عن الهوية الثقافية لكل شعب ونمط الحضارة السائدة في كل مجتمع والنتاج الثقافي لكل أمة . يتضح مما تقدم أن الإنسان هو صنيعة المجتمع الذي يعيش فيه ، وإن سلوكه وطباعه وثقافته ما هي الا امتداد لعناصر بيئته وطريقته في التواصل والتعاطي معها ، فاختلاف البيئات حتماً ستؤدي الى اختلاف طبائع البشر وثقافتهم وعاداتهم وسلوكياتهم وتباين أمزجتهم وتنوع علاقاتهم الاجتماعية بعضهم مع البعض الآخر . ومن هنا تنشأ الاختلافات الثقافية والحضارية ما بين الجماعات الاثنية في أغلب المجتمعات الانسانية كمحصلة للتباينات الحاصلة في البيئات الاجتماعية والطبيعية التي يعيش فيها البشر ، بل أننا نجد أن التباينات تكون أحياناً حتى داخل الاثنية الواحدة حيث تتشطر هذه الاثنية الى جماعات فرعية لها هوبتها الخاصة التي تميزها عن الجماعات الأخرى من حيث معتقداتها الفكرية وطقوسها وفولكلورها وتراثها الشعبي ولأعيادها .إن هذا التنوع في التراث الثقافي والموروث الحضاري للأمم والشعوب هي سنة إلهية ماضية في الوجود الى أن يرث الله الأرض وما عليها وهذه الحقيقة الراسخة قد أشار إليها القران الكريم بقوله تعالى ( ولو شاء الله ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين ) (٨) . وهذا التنوع أدى الى ثراء الحياة الانسانية وما أنتجه العقل البشري من إنجازات علمية ومن اختراعات وابتكارات شملت مناحي الحياة المختلفة بشقيها المادي والروحي ، مما دعا الأمم المتحدة الى تشكيل منظمة دولية تُعنى بالتربية والثقافة والعلوم المعروفة باسم ( اليونسكو) سنة ١٩٤٥ والتي من أبرز مهامها الحفاظ على تراث وآثار الحضارات الانسانية المختلفة وإدراجها ضمن قائمة مواقع التراث الثقافي العالمي ، وكانت هذه الانجازات للحضارات البشرية بمختلف عناوينها السبعة ( الهندية واليابانية والاسلامية واللاتينية والسلافية والبوذية والكونفشيوسية ) مصدر إلهام وإبداع للأجيال اللاحقة لشعوب الأرض كافة ، كما كانت عنصر تلاق وتقارب بين مختلف الثقافات الانسانية القديمة والحديثة على حدٍ سواء (٩). وقد كان لخصوصيات كل حضارة إنسانية مصدراً من مصادر الغنى والتنوع للتراث الانساني وتعزيز القيم المشتركة ما بين جميع الأمم مما مهّد السبيل للتفاهم والتقارب فيما بينها ، وهناك مثال فريد وحي يجسد روح التعاون والوئام بين شعوب مختلفة كشعوب دول أوربا التي انضوت تحت مسمى واحد الذي يُعرف بالاتحاد الأوربي أو ما تُعرف بمنطقة ( اليورو) ، وهذا الاتحاد أصبح قوة اقتصادية وسياسية وعسكرية يُحسب لها ألف حساب على صعيد العلاقات الدولية وفي ميزان القوى العالمية ، بيد أننا يجب أن نشير أن التباينات في ثقافة الشعوب القديمة والحالية والتمايز في قيمها الاجتماعية ومرجعياتها الفكرية وبسبب التعصب المقيت وروح الهيمنة والسيطرة كانت مصدراً من مصادر الصراعات المدمرة والنزاعات المسلحة عبر التاريخ البشري التي كانت ضريبتها باهضه أدت الى قتل الملايين من البشر ، فضلا عن التدمير المربع في البني التحتية وتحويل الدول والمدن الي أطلال ، وما الحربين الكونيتين الأولى والثانية اللتان حدثتا في القرن الماضي الا شاهداً على ذلك . كما أن الاختلافات القائمة بين الهويات الفرعية للجماعات المتمايزة حتى داخل المجتمع الواحد وعدم وشيوع حالة التسامح واحترام خصوصية كل واحدة للأخرى أدى الى حروب أهلية طاحنة أدت الى هلاك البلاد والعباد على حد سواء. كالحرب الأهلية التي حدثت في لبنان من عام ( ١٩٧٥\_-١٩٩٠) وحرب البلقان التي حدثت في عقد التسعينات في يوغسلافيا السابقة التي أدت الى تفككها والتي أكلت الأخضر واليابس والحرب القبلية المربعة التي حدثت في رواندا بين قبيلتي الهوتو والتوتسي في رواندا (١٩٩٠–١٩٩٣) والتي ذهب ضحيتها حوالي (٨٠٠٠٠٠ ) شخص(١٠).يتضح مما تقدم أن التعددية الثقافية والاجتماعية هي سلاح ذو حدين فتارة يمكن توظيفها إيجابياً إذا كانت روح التعاون والتفاهم والانفتاح هي السائدة وأحياناً قد تتحول مثل هذه الاختلافات الى خلافات تنذر بشر مستطير لا تبقي ولا تذر سواءً كانت داخل المجتمع الواحد أو ما بين المجتمعات الأخرى إذا ما كان إذكاء التطرف وتأجيج الكراهية هي السمة البارزة في واقع المجتمعات التي تعاني من هذا المشكل. وتجسد السمات الحضارية والخصائص الثقافية الذاكرة الحية للشعوب وقلبها النابض التي تنتقل عن طريق التقليد والمحاكاة والتعلم من جيل الى آخر وتصبح قيما تحيط بالأفراد يتقيدون بها منذ ولادتهم وتكون محط اعتزاز وفخر لدى كل جماعة وتجسد الوجدان الفردي لكل شخص وتمثل العقل الجمعى لديها (١١). ويجب التأكيد على مسألة مهمة بهذا الصدد وهي أن الأمم في الشرق كما في الغرب لم تتقدم ولم تصل الى الارتقاء والتطور إلا من خلال ترسيخ جذور الثقافة في المجتمع فهي السبيل الأمثل لتحقيق التغيير المنشود .



# والتنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلط

## المبحث الثانى

# مقومات وآليات الاندماج الاجتماعي في إدارة التتوع الاثني

#### :عصمت

تشير معظم الأدبيات الخاصة بالعلوم الاجتماعية الى المساهمة الفاعلة التي يضطلع بها الاندماج الاجتماعي في تجسير الفجوة ما بين الجماعات المتمايزة إثنياً وتقريب المسافة بينها دون أن تققد أياً منها هويتها وخصوصيتها الثقافية ، فهو يمثل عملية ديناميكية منظمة يشارك فيها الجميع تستهدف بالدرجة الأساس الحفاظ على اللحمة الوطنية من خلال استبعاد مفاهيم الاقصاء والتفتت الاجتماعي وتحصين المجتمع من حالة التخندق والتمترس والانكفاء على الذات التي تحول الاختلافات الاثنية الى مقدمات تهيء المناخ الاجتماعي والسياسي للولوج الى صراعات أهلية مدمرة ما بين أفراد المجتمع الواحد. ولا بد من الاشارة الى أن هذا المفهوم قد تم تناوله لأول مرة من قبل العالمان ( بارك وبرجس ) في عام ١٩٢١ من خلال مصطلح الاستيعاب وعرفاه بأنه عملية تداخل وانصهار يكتسب فيها الاشخاص والجماعات ذكريات ومشاعر ومواقف الأشخاص والجماعات الأخرى ويتم دمجهم من خلال الخبرات مع أفراد المجتمعات الجديدة في حياة ثقافية مشتركة ( ١٢ ). ومن هنا أكتسب موضوعة الاندماج الاجتماعي أهميته وحيويته في الفكر السوسيولوجي المعاصر لكونه أحد الأسس التي يرتكز عليها المجتمع ، بحيث لا يوجد مجتمع يخلو من جماعة أو جماعات لا تعاني من عدم الاندماج الاجتماعي ، ويهدف هذا المفهوم الى انتقال الأفراد والجماعات من حالة الميش المشترك بحيث يضع مختلف الطبقات والجماعات المتمايزة عرقياً واثنياً وصولاً الى الى خلق مجتمع حيث يتمتع كل فرد بحقوقه ويدرك مسؤولياته من خلال نافذة الامتثال ليشعر أنه مقبول اجتماعياً مما يتطلب تغيير في الاعتقاد والفكر والسلوك والممارسة استجابة لضغط الجماعة مع احتفاظه بوجوده وقيمته كعضو في المجتمع وعدم شعوره بالعزلة والاغتراب داخل المجتمع أي يحقق قدرا من التوافق الشخصي والاجتماعي .

### المطلب الأول: مقومات الاندماج الاجتماعي

هناك مجموعة من الأسس والقواعد التي تعد مرتكزات جوهرية يستند عليها هذا الموضوع المهم في وجوده لما له من دور مهم وحيوي في حياة الشعوب والأمم في ترصين وحدتها الوطنية وتعزيز جبهتها الداخلية بحيث تكون عصية عن الاختراق من قبل الأعداء في الداخل والخارج، ومن أبرز مرتكزات الاندماج الاجتماعي هي ما يأتي:-

### أولاً: التكيّف (التأقلم):

يشير هذا المفهوم الى الدور الوظيفي الذي يلعبه في تاريخ حياة الأفراد والجماعات أثناء نموها وتطورها وهي عملية دينامية ومستمرة لا تعرف التوقف والجمود بحيث تمكن الانسان من الاستجابة الطارئة للمستجدات التي لم تكن مألوفة في السابق بما تمكنه من تحقيق التوازن النفسي والبدني في معيشته ضمن اطار المعايير والقيم السلوكية بما يتوافق ومتطلبات البيئة الاجتماعية . ويؤكد الكثير من العلماء والمختصين أن مجرى حياة الفرد هي عبارة عن سلسلة من عمليات التوافق المستمر بحيث يضطر على الدوام الى تعديل سلوكه وانتقاء الاستجابة الملائمة للمواقف بحيث يستطيع من تجاوز الكثير من العقبات التي تعترض سبيله. وأن هذه العملية لا تقتصر على جانب محدد بل يشمل كل أشكال النشاط التي يبذلها الفرد في حياته ،بما يمكنه من امتلاك الأساليب السوية والاستجابات الناجحة التي تمكنه من تحقيق دوافعه وأهدافه الى درجة تخفيض توتراته الاجتماعية والنفسية التي ترافق حاجاته قبل اشباعها وتكمن أهمية التكيف في حياة الأفراد والجماعات كونه يحررهم من أسر الصراعات والأزمات والضغوط النفسية بحيث يجعل الجميع يسلك سلوكاً مرضياً عنه مما يقلل الى حدٍ كبير من فرص التقاطع مع المتغيرات العارضة التي تتشأ في حياتنا المعاصرة التي من طبيعتها أنها تتغير من وقت لآخر سواء شئنا أم أبينا مما يعطى المرونة الكافية للتعامل معها بشكل واقعى يحقق النجاح المطلوب في العلاقة بين الفرد والبيئة الاجتماعية ومستجداتها والاتساق مع ثقافة المجتمع بما يحقق عملية الاندماج الاجتماعي. ويسبق عملية التكيف ما يُعرف بالتطابق 'حيث عندما تتم حالة المواءمة في الرؤى والأفكار والمواقف فان ذلك يقود الأطراف الداخلة في هذه العملية حتماً سيقودها الى تكييف سلوكها تحقيقاً للانسجام الذي يرقى المستوى التعاون فيما بينها (١٣).وإن مثل هذا التكيّف يتجلى بشكل واضح للعيان عند الالاف من المهاجرين من دول العالم الثالث الى دول أوربا الذين لا بد لهم من التأقلم مع المنظومة الثقافية والقيمية للمجتمعات المستقبلة والجديدة لهم وبدون ذلك ستصبح حالة الاندماج الاجتماعي عندهم مسألة بالغة الصعوبات . ومن أبرز الأهداف التي يمكن أن تتحقق من خلال عملية التكيّف هو التحكم والسيطرة على الموقف المشكل والمفاجئ الذي يرقى الى درجة فيه شيء من التعقيد والمخالف للمألوف بحيث يمكن تطويقه وتحجيم تأثير السلبي ، و في مثل هكذا حالة يلجأ الفرد إما الي أساليب



# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلط ﴿ اللَّهِ اللَّهِ المُعتلِّم

دفاعية لحماية الذات كالتعويض والتبرير والاسقاط، أو أنه يلجأ الى أساليب هروبيه كالانسحاب من الموقف لغرض تخفيف التوتر والقلق الناجم عنه.

### ثانيا- التمثل الثقافي:

تشكل هذه العملية التي تُسمى بالاستيعاب الثقافي محوراً اساسياً في عملية انصهار المجموعات السكانية المتمايزة في بودقة واحدة بحيث تذوب جميع التباينات بحيث يتم تبنى قيم ثقافية متقاربة إن لم تكن متماثلة من حيث الأنماط السلوكية والمشاعر والميول والاتجاهات بما يمهد السبيل ويهيئ المناخ المناسب لنجاح عملية الاندماج الاجتماعي على النحو المطلوب.وبموجب هذه العملية يتم الاتصال بين ثقافتين متمايزتين فيحدث التأثير والتأثير المتبادل الذي يتوقف على جملة أمور من بينها ، درجة اختلاف الثقافات المتصلة ومستوى التباين فيما بينها ، وظروف الاتصال وشدته ، حيث تحتل ثقافة معينة وضعاً مستبداً الى درجة تُخضع المجتمع التابع (١٤).وعندما تتحقق عميلة التمثيل الاجتماعي بشكل ناجح يعنى أن هذا المجتمع قد قطع شوطاً كبيراً نحو التوحد وتحقيق الوئام الوطني وتحجيم الاختلافات وتطويقها والحد من الآثار والتداعيات الناتجة عن الفوارق الثقافية بحيث يتم تجسير الفجوة بين مختلف الهويات الفرعية التي تمتاز بخصوصيتها الاجتماعية وتعظيم القواسم والمشتركات الثقافية ما بين المجموعات السكانية المختلفة وبذلك يتم تبني قيم موحدة والمتمثلة بتبني الغالبية العظمي خصائص نفسية واجتماعية وسلوكية متماثلة التي من شأنها أن تعمل على ترسيخ الوحدة الوطنية مع مراعاة حالة التعددية الحضارية والخصوصيات الثقافية لمختلف مكونات المجتمع الواحد ، مما يعزز من حالة الانسجام والتناغم في والرؤى والميول والنوازع للكثرة الكاثرة من أفراد المجتمع التي تكرس حالة التوحد فيما بينهم ، وعندئذ ينتقل الأفراد من مرحلة التفكير بـ ( الأنا) الى مرحلة التفكير بـ ( نحن) فهذا من شأنه أن يكرس روح الوحدة والعقل الجمعي وبذلك سوف يقترب المجتمع من حالة التكامل الحقيقي ، وإن تحقيق هذه الغاية النبيلة هي مسؤولية تضامنية لمختلف الجماعات البشرية والنخب الفكرية المكونة للهيئة الاجتماعية .

### ثالثا: التعاون:

إن البعد عن حالة التدابر والتقاطع ما بين فئات المجتمع الواحد والإيمان بروح التعاون والتكافل والإخاء بما يعزز التضامن الاجتماعي فيما بينها ، وإشاعتها كثقافة وطنية يصطف تحت خيمتها الغالبية العظمى من الناس ، وهذه ليست بالمهمة السهلة ولكنها تحقيقها ليست بالمستحيلة لكل دولة تتطلع الى ترسيخ جبهتها الداخلية وهي مسؤولية تضامنية للحكومات والشعوب في أن واحد وإن كان صناع القرار يتحملون القسط الأوفر في مواجهة هذا التحدي ولا سيما في الدول التي تواجه أزمات وتعقيدات تتعلق بكيفية إدارة التنوع الديمغرافي في مجتمعاتها على النحو الذي يحقق عملية الاندماج الاجتماعي بما يفضي الى تحقيق سلم مجتمعي راسخ ينعم به الجميع. وتتجلى أهمية التعاون في حياة الشعوب والمجتمعات لدرء الأخطار المحدقة بها ولاسيما في الظروف الصعبة والاستثنائية كوقوع الكوارث الطبيعية كالزلازل والفيضانات والبراكين وكذلك في أوقات الصراعات المسلحة وضرورة تقديم يد المساعدة لضحاياها ، والغاية الأساسية من هذا المبدأ السامي هو الوصول الى أهداف مشتركة(١٥). إن التعافي من التوتر الاجتماعي والتحرر من الاضطراب السياسي والأمني لن يتم الا من خلال الايمان المطلق بأن التنوع الاثني يمثل ثروة بشرية يمكن توظيفها بما يحقق التعايش السلمي والتطلع نحو حياة حرة كريمة آمنة تهيء المناخ المناسب لتحقيق التنمية بكل جوانبها البشرية والاجتماعية والاقتصادية ، وهناك أمثلة حية تدلل على مدى أهمية التعاون في حياة الشعوب والمجتمعات وتمتعها برخاء اقتصادي ورفاه اجتماعي وما دول مجلس التعاون الخليجي الا مثال حي على ذلك التي كانت عبارة عن إمارات ضعيفة ودويلات هزيلة وقبائل متناحرة في السابق وعندما قررت أن تغادر هذه الحالة المزرية من خلال ترسيخ مبدأ التعاون فيما بينها نجدها قد انتقلت الى مرحلة جديدة من التوحد والوبًام والاتحاد فيما بينها حققت من خلالها طفرة واسعة نحو آفاق التقدم والرفاهية والرخاء لشعوبها في كل ميادين الحياة المختلفة من خلال استثمار ثرواتها الطبيعية بالشكل الأمثل فأضحت قدوة لدول وشعوب العالم المختلفة التي أخذت شعوب الأرض تُمني النفس بالسير على الطريق التي أخطته هذه الدول في تجاوز أزماتها ومشكلاتها المزمنة من أجل تحقيق نهضتها المنشودة .خلاصة القول أن التعاون والتآزر بين الأفراد والجماعات أو ما بين الدول والشعوب يعد الشرط الضروري الذي لا غنى عنه لتحقيق النجاح ، وعن طريقه تصبح المجتمعات نسيجاً واحداً كما تشكل مقوماً اساسياً من مقومات ازدهار الشعوب وارتقائها نحو معراج التقدم والتطور والرفاهية والقوة والمنعة.

### المطلب الثانسي: آليات الاندماج الاجتماعي في إدارة التنوع الاثني



# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطة ﴿

من أجل تحقيق اندماج اجتماعي رصين بحيث يستوعب جميع صور وأشكال التنوع الاثني التي تمثل الخارطة الديمغرافية لأغلب المجتمعات الانسانية بسلاسة ودون عوائق ومعوقات تذكر في هذا المجال ، ينبغي توفر جملة من الشروط لغرض تهيئة بيئة اجتماعية آمنة ومستقرة ومن أبرز هذه الشروط هي ما يأتي:-

أولاً- التسامح:- إن روح الانتقام والانتقام المضاد وهيمنة روح الثأر والكراهية بين صفوف أبناء المجتمع الواحد لا يمكن لأي دولة تتفشى فيها مثل هذه الأدران الاجتماعية أن تقوم لها قائمة ، بل لا بد لشعبها بمختلف أطيافه وتلاوينه الاجتماعية من طي صفحة الماضي والتحلي بروح التسامح والصفح وإشاعة ثقافة عفا الله عما سلف كونها عملية تتشافي فيها القلوب من الأحقاد والضغائن وتشيع فيها أجواء الصفاء والسكينة والسلام التي لا تعرف الثأر بل أن ذلك سيمهد السبيل لإفشاء العفو والمحبة والقبول بالآخر المختلف بما يجعله مشاركاً في كل مناحى الحياة المختلفة ، لذلك لا مناص من إيلاء خاصية التسامح النصيب الأوفر بالحضور في منهاج حياتنا والعمل به وجعله جزءاً لا يتجزأ من أخلاقنا وعلاقتنا الاجتماعية التي تربطنا مع الآخرين والتحلي بروح التسامي عن الجراحات والعذابات والركون الى الرفق واللين والتعامل بأسلوب حضاري راقي مع مختلف الجماعات البشرية المتنوعة عرقياً وثقافياً. وإذا كان نقيض التسامح هو التعصب فقد لمسنا آثاره المدمرة في الأعمال الوحشية والبربرية التي قامت بها التنظيمات الارهابية المتطرفة ك ( القاعدة وداعش) والجماعات الأخرى الخارجة عن القانون . ولا بد من التذكير هنا في هذا المجال أن إشاعة مبدأ التسامح كمفهوم وثقافة مرهون بالظروف الذاتية والموضوعية التي تمر بها الدول والمجتمعات ، كما أن هذا المبدأ النبيل يعتمد بدرجة كبيرة في نشره والتمسك به كخيار استراتيجي للدول وفي أوساط الرأي العام على مدى توفر الاستعداد والنوايا الصادقة والارادة الحقيقية التي ينبغي أن تتوفر لدى الجهات المختصة بهذا الشأن سواء على الصعيد الرسمي والشعبي على حدٍ سواء. والتسامح الذي ينبغي إيلاؤه النصيب الوافر من الاهتمام في المجتمع هو التسامح الذي يُقر بالاعتراف الحقيقي بحقوق الآخرين الاجتماعية والسياسية والدينية بصرف النظر عن انتماءاتهم لملل ونحل ومعتقدات متباينة من دون ممارسة أية ضغوط أو إكراه وبذلك لا يمكن أن يتحقق مثل هذا التسامح عل نحو حقيقي الا إذا تم الاعتراف ب مبادئ حقوق الانسان (١٦).وإن أبرز دليل على ذلك تجربة دولة جنوب أفريقيا والمتمثلة بالنضال السلمي الذي قاده السود بقيادة الزعيم التاريخي ( نلسون مانديلا ) لعقود من الزمن ضد سياسة التمييز العنصري الذي كان يمارسه البيض ضدهم والعفو والصفح عن منتهكي الجرائم المنافية لأبسط مبادئ حقوق الانسان في هذا البلد. كما أن عدم الايمان بمبدأ التسامح الديني كخيار استراتيجي في حياة الشعوب من خلال التعرض لمقدسات الآخرين من قبل المتعصبين من شأنه خلق أجواء من الكراهية والتوتر في المجتمع ، ويمثل في ذات الوقت انتهاكا صارخاً لقيم العيش المشترك وهذا ما شاهدناه جلياً في فرنسا في أواخر السنة الماضية من عام (٢٠٢٠) في عهد الرئيس ( ماكرون) عندما تمت الاساءة الى شخص الرسول الكريم (محمد) عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم في وسائل الاعلام بحجة ممارسة حرية التعبير مما خلق حالة من السخط وإثارة حفيظة المسلمين في أرجاء المعمورة ، الأمر الذي أدى الى شيوع الفوضى والاضطراب والعنف ذهب ضحيته عدد من الناس الأبرياء في فرنسا علاوة على استعداء العالم الاسلامي .

### ثانيا- الاعتراف بالآخر:

لا يمكن أن تتم عملية الاندماج الاجتماعي في أي مجتمع ينشد التطور والرخاء والطمأنينة والسكينة والاستقرار وتنتشر في بيئته مظاهر الانغلاق والتعصب وممارسة العنف ، وبدون أن يكون هناك اعتراف متبادل ما بين جميع أطياف المجتمع الواحد ، ونبذ فكرة التهميش والاقصاء ، واعتراف الكل بالكل كشريك أساسي في الوجود ، لذلك فان الاعتراف بالآخر يحتاج الى ثقافة مجتمعية قوامها القبول الطوعي بالمختلِف والتعامل معه على أسس حضارية تنسجم وقيم المساواة والعدالة والمواطنة المشتركة . كما أن ترسيخ هذا المبدأ يستوجب بناء وتعزيز أطر ومؤسسات وقنوات للتفاهم والحوار بين مختلف شرائح المجتمع على الصعيد الرسمي والشعبي ، فحالة الجفاء والتباعد والعداء والخصومة بين أبناء الوطن الواحد هي نتيجة طبيعية لحالة القطيعة وغياب الثقة مما أسهم في توسيع شقة الخلاف بين مختلف الفرقاء . فالقبول بالآخر والاعتراف به من شأنه أن يوطد الاستقرار ويشيع أجواء السلام والتسامح ويحقق الوئام الوطني ويرسخ أسس التفاهم في البيئة الاجتماعية ويمهد السبيل بإدارة الاختلافات والتباين بأسلوب حضاري بعيدة كل البعد عن ممارسة العنف والتعسف والاكراه مما يوفر الأرضية المناسبة بوجود مجتمع فاعل ومتفائل يتجاوز الأزمات والمآزق والتوترات (١٧). ومن خلال استخلاص ما تقدم يمكن الجزم أن التفاهم والحوار بين مختلف الأطراف هو الذي يعمق من خيار الاعتراف بالآخر ، وإدارة الاختلافات بشكل عقلاني ومتوازن وبوسائل اكثر نجاعة ويعيدة عن ممارسة التعسف والاكراه وبطريقة تعمل على إنضاج آداب وأخلاقيات وضوابط الاختلاف ويعمل في ذات الوقت على تطويق المآزق والتوترات والأزمات التي حتماً تؤدي الى نفق يكاد أن يخلو من أي ضوء أو أمل في نهايته. فالمسؤولية الوطنية والاجتماعية تتجسد في توطيد أركان



# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطة ﴿

ثقافة الحوار والسلم والوئام بين مختلف الفئات والشرائح في المجتمع والتي من بديهياتها الاقرار بالتنوع والتعددية الأجتماعية والديمغرافية واعتبارها تمثل الوجه الحضاري والثقافي ، فضلاً عن كونها تعد ثروة وغنى للمجتمعات والدول التي تتفاخر وتتباهي بتنوعها الاثني والعرقي والديني والتي تُحترم فيها خصوصيات كل طائفة بعيداً عن روح الاستئثار والهيمنة والأحادية القطبية التي لا تعترف ولا تقر بوجود الآخر وضرورة اعتباره شريكاً أساسياً في الادارة وعملية صنع القرار . نخلص الى القول بأن هذا الشرط يمثل الحصن الحصين الذي يقي المجتمع من الوقوع في أتون الفوضي والعنف والاحتراب الداخلي ، ويعمل في ذات الوقت على تعزيز التماسك الاجتماعي وترسيخ اللحمة الوطنية ، وهذا لا يمكن أن يتحقق الا من خلال التفاعل الايجابي البنّاء والمثمر ما بين أبناء الوطن الواحد.

### ثالثا- التعابش السلمي:

لا يمكن لأي مجتمع أن يستقر ويعيش حالة من الوئام والانسجام ما بين جميع مكوناته المختلفة دون أن يكون هناك إيمان بمبدأ التعايش الذي بات ضرورة ملحة لا غنى عنها للمجتمعات التي تتطلع نحو آفاق التطور والتقدم ، فتوطيد دعائم هذا التعايش يستوجب بناء علاقات اجتماعية رصينة قائمة على الود والاحترام ونبذ مظاهر البغض وخطاب الكراهية الذي يسمم الحياة الاجتماعية وتجاوز مظاهر الانغلاق والتقوقع على الذات والنأي عن أجواء التطرف الذي يعكس الروح السلبية والذي يمثل خنجراً مسموماً في خاصرة الأمة . إن تحقيق التعايش الاجتماعي عامل أساسي لتوفير الأمن والاستقرار في المجتمع ، وإذا ما فقدت حالة السلم والوئام الداخلي أو ضعفت فان النتيجة الطبيعية لذلك هو تدهور الأمن وزعزعة الاستقرار حيث تسود حالة الخصام والإحتراب فيسعى كل طرف للإيقاع بالطرف الآخر وتضيع الحدود وتنتهك الحرمات (١٨). كما أن من مقومات التعايش الاجتماعي ضمان الحقوق والمصالح المشروعة لفئات المجتمع الذي يعيش نوعاً من التنوع والتعدد في انتماءاته العرقية أو الدينية أو المذهبية ، فيجب أن يشعر الجميع وخاصة الأقليات بضمان حقوقها ومصالحها المشروعة في ظل النظام والقانون (١٩)كما أن تبني مفهوم القبول بالآخر والاعتراف به في الجوار والعمل ومشاركته في الأفراح والأتراح من شأنه أن يهيئ المناخ المناسب لترسيخ قواعد الأمن والسلم في ربوع المجتمع بما يحقق الصفاء الروحي والنفسي لجميع فئاته ويمثل في ذات الوقت مكسباً ينبغي المحافظة عليه كونه سيلقى بظلاله الوارفة على الجميع دون استثناء . كما يجب الا يغرب عن البال أن الحوار يمثل ضرورة من ضرورات العيش والتعايش بين الأفراد والجماعات و كذلك بين النخب السياسية والشعب ، فهو يمثل بارقة الأمل الذي ينتشل المجتمع من أتون الفوضى وتفكيك الكثير من العقد من أجل أن ينعم الجميع بظلال السلام الوارفة(٢٠) . وإن جوهر التعايش يكمن في اعتراف كل طرف للآخر بحقه في التمسك بأفكاره ومعتقداته بحيث يتم التعامل مع جميع المواطنين بشكل متساوي في الحقوق والواجبات لتحقيق المصلحة العامة ومواجهة الأخطار المشتركة (٢١). ولذلك نرى أن المجتمعات الأكثر تعايشاً هي المجتمعات الأكثر تطوراً ونماءاً ورخاءاً ، ناهيك عن كونها تمتاز بدرجة عالية من التضامن الاجتماعي ما بين مجموعاتها الاثنية المتنوعة وخير مثال يمكن أن يُستشهد في هذا المقام ما تشهده ماليزيا بمكوناتها العرقية الثلاث ( الملايو والصينيين والهنود) من وئام وطنى وتعايش سلمي فيما بينها استطاعت أن تكون مثالاً يُحتذى به في تحقيق التنمية الاقتصادية والاجتماعية ولاسيما على المستوى القاري والاقليمي . وتتحمل المؤسسات الحكومية والمنظمات غير الحكومية ومؤسسات المجتمع المدنى والنخب الفكرية والثقافية مسؤولية كبيرة في ترسيخ هذا المفهوم السامي في حياة مجتمعاتها وتقبل فكرة التعددية الاثنية وتشجيع لغة الحوار والتفاهم فيما بينها بغض النظر عن الاتجاهات المختلفة والمتعارضة ، وإن ما تركه المسلمون من إرث حضاري بهذا الصدد كان يمثل أرقى وأنبل الصور عن التعايش السلمي عندما كانوا يحكمون بلاد الأندلس مما أنتج حضارة متميزة لا زالت قيمها الجمالية وإشاعتها الثقافية في العديد من المجالات تقف شاهدة على بزوغها لحد يومنا هذا. وإن مما يجعل مبدأ التساهل يحتل مكانة أثيرة في قاموس حياة الشعوب والمجتمعات كون أن البشرية قد عانت الأمّرين من حالات الصراع والتنازع المدمرة فيما بينها وفي فترات زمنية مختلفة نتيجة التعصب المقيت والركون الى اسلوب الهيمنة والتسلط على الآخر وممارسة القهر والاضطهاد ضده ، وبسبب التكلفة الباهظة التي دفعتها جرّاء ذلك وصلت الى قناعة تامة بأن فكرة التعايش هي الأسلوب الأنجح والأنجع في تحقيق الأمن الجماعي .

### الخاتمة

بعد الانتهاء من التطرق الى أبرز المحاور الأساسية لموضوع دراستنا المتواضعة فإننا قد توصلنا الى جملة من الاستنتاجات والتي يمكن إجمالها بالنقاط الآتية:

١- لا يوجد مجتمع إنساني منذ بدء الخليقة ولحد يومنا هذا يقتصر على طيف بشري واحد ، بل أن التعددية الاثنية هي السمة البارزة في كل المجتمعات.



# التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلطة

- ٢- تتباين الدول والمجتمعات في نسب ومستويات تنوعها الاثني ، فبعض هذه المجتمعات تمتاز بكثرة تنوعها والبعض الآخر منها يمتاز
  بمحدودية تعددها السكاني.
- ٣- إن سمة التنوع الاثني في المجتمعات المختلطة سلاح ذو حدين ، فهو إما أن يكون مصدراً من مصادر التوتر والعنف والكراهية ، أو
  أن يكون سبباً من أسباب الثراء الثقافي والغني الحضاري .
- إن بعض الخصائص الثقافية للجماعات البشرية المختلفة بعضها موروثة تنتقل عن طريق الجينات كلون البشرة الذي يختلف من جماعة
  إثنية الى أخرى وبعضها تكون مكتسبة تتنقل من جيل لآخر عن طريق التنشئة الاجتماعية كالعادات والأعراف والتقاليد والمعايير.
- و- إن تحقيق عملية الاندماج الاجتماعي ما بين المجموعات البشرية المتمايزة يعتمد الى حد كبير على حسن إدارة هذا الملف من لدن
  الحكومات وسياساتها المعتمدة في هذا الجانب.
- ٦- استقرار الدول وتقدمها وتطورها يتوقف على مدى نجاحها في تحقيق التعايش السلمي بين جماعاتها الاثنية المختلفة . ونبذها لسياسة التهميش والاقصاء .
- ٧- يشير الواقع السياسي للدول والمجتمعات التي تشهد استقراراً أمنياً ونهضة عمرانية أنها استطاعت أن تكسب ود مكوناتها الأساسية من
  خلال احترامها للخصوصية الثقافية والدينية واللغوية لكل مكون والاعتراف بها كجزء اصيل من هوية الدولة الوطنية.

### التوصيات

- من أجل تحقيق الوئام الوطني في المجتمعات المتعددة الأديان والأعراق والثقافات فلا بد من رسم سياسة ممنهجة تعتمد المعايير والقواعد الآتية والتي يمكن إجمالها بما يأتيي:
- 1- تفعيل أنظمة الحكم لمبدأ المواطنة الذي تضمه ديباجة معظم دساتير الدول في الواقع الاجتماعي والسياسي ولاسيما في المجتمعات المتنوعة لكونه الضامن في تحقيق التماسك الاجتماعي ويقضي على حالة التمييز ما بين أطيافها المختلفة وهذه المهمة الجليلة تقع على عاتق السلطة التنفيذية في مثل هذه الدول.
- ٢- اضطلاع الهيئات غير الحكومية ومنظمات المجتمع المدني في نشر ثقافة الإخاء والعدل والمساواة بين مختلف مكونات المجتمع الواحد
  كونها تعزز من عملية الاندماج الاجتماعي فيما بينها.
- ٣- قيام هيئات الاعلام والاتصالات بالزام المنصات الاعلامية المختلفة في بلدانها بمحاربة الفكر المتطرف و خطاب الكراهية عبر وسائلها المختلفة باعتبارها تمثل آفة تنخر في جسد الأمة والمجتمع.
- الزام المؤسسات التعليمية بتضمين مناهجها التربوية الى ما يكرس من روح التضامن في المجتمع عن طريق عملية التشئة الاجتماعية التي تضطلع بها في هذا المجال.
- ٥- على المؤسسات الحكومية المختصة ولا سيما الأمنية منها على وجه التحديد من فسح المجال لمختلف الجماعات الاثنية والعرقية من ممارسة طقوسها وشعائرها الدينية بكل حرية والسماح لها بالاحتفال بأعيادها القومية ومهرجاناتها الثقافية بدون تضييق، حتى لا يتولد شعور عام لدى المنتمين لهذه الجماعات بأنها مقموعة ومضطهدة.
- ٦- شروع الطبقة السياسية الحاكمة بالإسراع في فتح حوار وطني حقيقي مع بعض المكونات الاجتماعية التي تشعر بالتهميش والاقصاء
  وتفهم مطالبها الحقيقية وضرورة رفع الظلم والاجحاف الذي يُمارس ضدها من أجل الحفاظ على الوحدة الوطنية في بلدانها.
- ٧- قيام المؤسسة التشريعية ( البرلمان ) بسن قوانين تحرم وتجرم مظاهر التعصب والتطرف والكراهية والغاء الآخر في المجتمع وتغليظ العقوبة الجزائية ضد كل من يمارسها لكونها تشكل خطراً داهماً ينذر بتفكك النسيج الوطنى للدول والمجتمعات .

#### الهوامش

- ١- د. مجيد حميد عارف ، الأثنوغرافيا والأقاليم الحضارية ، مطابع جامعة الموصل ٢٠٠٠، ص١٠.
- ٢- د. محمد عاطف غيث ، قاموس علم الاجتماع ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية ، ١٩٩٠، ص١٦٤.
- ۳- محمد بن مكرم أبو الفضل جمال الدين ابن منظور ، معجم لسان العرب ، دار العلوم ، بيروت ، ٢٠٠٥، ص.
  - ٤- د. شاكر مصطفى سليم ، قاموس الأنثروبولوجيا ، جامعة الكوبت ،الطبعة الثانية ، ١٩٩٠، ص٩٠٢.
    - ٥- د. يونس حمادي على , مبادئ علم الديمغرافية ، مطابع جامعة الموصل ، ١٩٩٨، ٢٥٢.







# ﴿ التنوع الاثني والاندماج الاجتماعي( دراسة اثنوغرافية مقارنة في المجتمعات المختلط

- www. Aljazeera. Net -٦ النازية .. العرق الأري في قمة الهرم.
- ٧- أبو زيد عبد الرحمن ابن خلدون ، المقدمة ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ، ٢٠٠٥، ص .
  - ٨- القران الكريم ، سورة هود ، الآية ١١٨.
  - ٩- د. يوسف القرضاوي ، أمتنا بين قرنين ، دار الشروق ، القاهرة ، ٢٠٠٦، ص٢٥٣.
    - ar.m.wikipedia.org –۱۰ الحرب الأهلية الرواندية وبكبيديا .
- ١١\_ محمد حسين محمد شواني ، التنوع الاثني والديني في كركوك ، مؤسسة موكرياني ، أربيل ، ٢٠٠٦، ص٣٥.
  - Sotor. Com -11 شروط الاندماج الاجتماعي .
- ١٣ ـ د. عبد اللطيف عبد الحميد العاني ود. لاهاي عبد الحسين الدعمي ، مقدمة في علم الاجتماع ، الدار الجامعية للطباعة والنشر ، بغداد
  - ١٤\_ فهمي سليم الغزوي وآخرون ، المدخل الى علم الاجتماع ، دار الشروق للنشر والتوزيع ، عمان ، ٢٠٠٥ ، ص ١٨٥-١٨٦.
    - ١٥ـ د. عبد اللطيف عبد الحميد ولاهاي عبد الحسين الدعمي ، مقدمة في علم الاجتماع ، مصدر سابق ، ص٥١.
      - ١٦ ـ د. عبد السلام بغدادي ، السلم الوطني (المدني) ، عالم الحكمة ، بغداد ، ٢٠١٢، ص٢٦.
      - ١٧\_ محمد محفوظ ، التسامح وآفاق السلم الأهلي ، مركز دراسات فلسفة الدين ، بغداد ، ٢٠٠٥، ص١٩٣.
    - ١٨\_ حسن السيد عزالدين بحر العلوم ، مجتمع اللاعنف ، مؤسسة العطار الثقافية ، النجف الأشرف ، ٢٠١٠، ص٤١٣ .
      - ١٩ ـ محمد قطب ، السلام العالمي ، دار الطليعة ، بيروت ، ٢٠٠٣، ص٦٧.
      - ٢٠ محمد محفوظ ، الحوار والوحدة الوطنية ، دار الساقي ، بيروت ، ٢٠٠٤، ص٦٤.
        - ٢١ حسن الصفار ، التتوع والتعايش ، دار الساقي ، بيروت ، ٢٠٠٦، ص٩٤.

#### المصادروالمراجع

- ١- القرآن الكريم
- ٢- أبو زيد عبد الرحمن ابن خلدون ، المقدمة ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ، ٢٠٠٥.
- ٣- حسن السيد عزالدين بحر العلوم ، مجتمع اللاعنف ، مؤسسة العطار الثقافية ، النجف الأشرف ، ٢٠١٠.
  - ٤- حسن الصفار ، التنوع والتعايش ، دار الساقي ، بيروت ، ٢٠٠٦.
  - ٥- شاكر مصطفى سليم ، قاموس الأنثروبولوجيا ، جامعة الكويت ،الطبعة الثانية ١٩٩٠.
  - ٦- ١٦ د. عبد السلام بغدادي ، السلم الوطني (المدني) ، عالم الحكمة ، بغداد ، ٢٠١٢.
- ٧- ١٣- د. عبد اللطيف عبد الحميد العاني ود. لاهاي عبد الحسين الدعمي ، مقدمة في علم الاجتماع ، الدار الجامعية للطباعة والنشر ،
  - ٨ ـ فهمي سليم الغزوي وآخرون ، المدخل الى علم الاجتماع ، دار الشروق للنشر والتوزيع ، عمان ، ٢٠٠٥ .
    - ٩. مجيد حميد عارف ، الأثنوغرافيا والأقاليم الحضاربة ، مطابع جامعة الموصل ٢٠٠٠٠.
  - ١٠- محمد بن مكرم أبو الفضل جمال الدين ابن منظور ، معجم لسان العرب ، دار العلوم ، بيروت ، ٢٠٠٥.
    - ١١\_ محمد حسين محمد شواني ، التنوع الاثني والديني في كركوك ، مؤسسة موكرياني ، أربيل ، ٢٠٠٦.
      - ١٢\_. محمد عاطف غيث ، قاموس علم الاجتماع ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية ،١٩٩٠.
      - ١٣- محمد محفوظ ، التسامح وآفاق السلم الأهلي ، مركز دراسات فلسفة الدين ، بغداد ، ٢٠٠٥.
        - ١٤ ـ محمد محفوظ ، الحوار والوحدة الوطنية ، دار الساقى ، بيروت ، ٢٠٠٤.
          - ١٥\_ يوسف القرضاوي ، أمتنا بين قرنين ، دار الشروق ، القاهرة ، ٢٠٠٦.
        - ١٦ ـ يونس حمادي على , مبادئ علم الديمغرافية ، مطابع جامعة الموصل ، ١٩٩٨

#### المواقع الإلكترونية

- www. Aljazeera. Net −۱ النازية .. العرق الأري في قمة الهرم.
  - ar.m.wikipedia.org -Y الحرب الأهلية الرواندية- وبكبيديا .
    - ٣- Sotor. Com شروط الاندماج الاجتماعي .

