

د. أبو الفتوح عبد القادر شاكر

تدريسي في قسم التفسير كليه العلوم الإسلامية في الجامعة العراقية

Contemplation and reflection and their impact in the installation of the faith in the Holy Quran - Study Moduaah-





ان التفكير، والتدبير له اهمية كبيرة، في حياة المؤمن، كما قال بعض العلماء: (لا عبادة كالتفكر) و (تفكر ساعة خير من عبادة سنة) والتفكر في قدرة الله تعالى، وعظم مخلوقاته، ترسخ الايمان في قلوب الناس، وكم هي الآيات العظيمة، والبراهين الواضحة الدالة على قدرة الخالق، وكماله، والتأمل في آياته في هذا الكون الفسيح من أفضل العبادات التي تهدى لطريق الحق، وتزيد في ترسيخ الإيمان، وتنور الإنسان في بصيرته وطريقه، وان الله احد في كل شيء، وانه قادر على كل شيء، ولا يكون التفكير في ذات الله تعالى وإنما يكون في آلائه، لا بد على الانسان التفكر، والتدبر، والنظر، والاعتبار، في مراحل الخلق، ومن هو الخالق، وانه على كل شيء قدير، لكي يقوى ايماننا بالله تعالى، لان التدبر، والتفكر له اثر كبير في بناء العقيدة، وترسيخ الايمان بالله تعالى، ومن لا يفكر ولا يتدبر بمراحل الخلق، يضعف ايمانه بالله تعالى، ومعنى التدبر تصرف القلب بالنظر في العواقب والتفكر تصرف القلب بالنظر في الديل، والتدبر تصرفه بالنظر في العواقب.

#### Abstract:

The thinking, the measure is of great significance in the life of the believer, as he said some scientists: (do not worship Kaltvkr) and (think an hour is better than worshiping years) and reflect on God's ability, and bone creatures, reinforce faith in the hearts of the people, how much is the great verses and clear proofs function on the ability of the Creator, and perfection, and meditate on the verses in this vast universe of the best acts of worship that donate to the path of truth, and the increase in the consolidation of the faith, and enlighten human in his insight and his way, God and the one in everything, and he is capable of everything, and be thinking in the same God, but to be in his creation, it is essential to human reasoning and forethought and consideration, and mind, in the stages of creation, and is the creator, he's over all things, in order to strengthen our faith in God, because forethought, and reflection has a significant impact to build faith, and establish faith in God, and not thinking nor manages the stages of creation, weaken his faith in God, and the meaning of forethought heart behaved considering the consequences and reflection heart behaved considering the evidence .. It is a consideration of the consequences of things, which is close to the reflection, However, the reasoning heart behaved given in the manual, and forethought his disposal to consider the consequences.

#### المقدمة

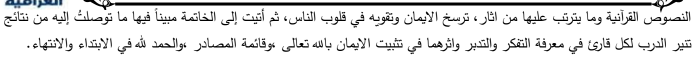
الحمدُ للهِ الَّذي أَنزلَ الفرقانَ على عَبدِه ليكونَ للعالَمين نذيرًا، والصَّلاةُ والسَّلام علَى مَن أَرْسله داعيًا إليه بإذنِه وسراجًا مُنيرًا.اما بعد: لا ربب أن من طرق الحكمة ووسائلها اهتمام النصوص القرآنية ولاحاديث النبوية الشريفة بكيفية (التفكر والتدبر )كأسلوبية بيانية معجزة وضحت منهج الحياة وأرست قواعد العقول ومناطها التكليفي ،كون ذلك يسند إلى إظهار خواطر (معنوبة مادية )مسبقة وآنية ،تتفاعل في ذهن المفسر فتبرز على شكل أقوال وأفعال تسهم في تغير تصورات المسلمين على تنوع سلوكياتهم وعاداتهم ،كجوانب فكرية وعلمية ووجدانية ،ومعرفية عموماً، فيترتب عليه خروج الناس من قوقعة الدنيا وتفكيرها الضيق إلى فضاء الآخرة الواسع كونه تضفى من الإيثار شيئاً عظيماً ،ولا يتم ذلك إلا عن طربق تدبر آيات الله تعالى في خلقه السماوات والارض وما بينهما ،إذ لا بد من الاشارة إلى عدم توقف (التفكر والتدبر )في عرض دقة الاشياء وجمالياتها ،وإنما يستوجب مقابلة ما قبح من شر وآلام ،كي يصب ذلك التلاقح الانفعالي في تفسير تدبري يحمل في طياته مداولات التعارض بين (الخير والشر)،وما ينتجه سياق الفكر والموعظة ودلالاته على (زيادة الايمان ونقصانه)باعتبار التفكر والتدبر من العبادات<sup>(١)</sup> التأملية التي ترتقي بالمفسر إلى (أهداف موضوعية )سامية ،كون ذلك من أسس التفسير الموضوعي وجوانبه العلمية والعملية ،لما جاء في قوله تعالى : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَآ ﴾ (٢)ولما ورد عن الصحابي الجليل "أبي الدرداء "رضي الله عنه" (تفكر ساعة ،خير من قيام ليلة ) <sup>(٣)</sup>ولقول "الحسن البصري" التابعي (١١٠هـ)"رحمه الله "(الفكرة تربك حسناتك وسيئاتك ) <sup>(١)</sup>من ذلك أحببت أن أسير على طريق من سعى في إحياء تلك الظاهرة وأثرها في تثبيت الايمان ،مقتصراً على الدراسة الموضوعية في التوجيه التفسيري ،فكان عنوان بحثى هو ((التفكر والتدبر ،واثرهما في تثبيت الايمان في القران الكريم -دراسة موضوعية -))فاقتضت طبيعة بحثي أن يقسم على مقدمة واربعة مباحث ، فالمقدمة تكلمت فيها عن اسباب الموضوع وأهميته ،مع بيان خطة البحث ،ثم عرجت على المبحث الأول: أبين معنى مفهوم التفكر، وبيان اهميته في القران، والسنة، ثم أتيتُ إلى المبحث الثاني فطرقتُ التفكر في قدرة الخالق في السموات، والارض، وخلق الانسان في مراحله، واثر التفكر بها في ترسيخ الايمان، ثم أتيت المبحث الثالث ابين معنى مفهوم التدبر، ثم أتيت المبحث الرابع ابينُ فيه اثر التدبر، والتأمل في











### المبحث الأول مفهوم التفكر

## وفيه مطالب: المطلب الأول: تعريف التفكر لغة واصطلاحاً:

أولاً: التفكر لغة: المراد منه التفكير والتأمل.

قال "ابن فارس": ((فَكَرَ)( الْفَاءُ وَالْكَافُ وَالرَّاءُ تَرَدُدُ الْقُلْبِ فِي الشَّيْءِ. يُقَالُ تَفَكُّرَ إِذَا رَدَّدَ قَالَهُ مُعْتَبِرًا. وَرَجُلٌ فِكِيرٌ: كَثِيرُ الْفَكْرُ والفِكْرَة ، وَكُلُّ ذَلِك والفكرة بمعنى واحد، قَالَ اللَّيْث: (النَّفَكُرُ: اسْم للتَّفكير، وَيَقُولُونَ: فكّرَ فِي أمره، وتفكَّر، وَرجل فِكِيّر: كثير الإقبال على التفكُّر والفِكْرة، وكلُّ ذَلِك مَعْنَاهُ وَاحِد،) (٢) وجاء في المفردات: (الْفِكْرَةُ: قوّة مطرقة للعلم إلى المعلوم، والتَّفَكُرُ: جولان تلك القوّة بحسب نظر العقل، وذلك للإنسان دون الحيوان) (٢) ويقول "ابن منظور" في "لسان العرب": (الفَكْرُ والفِكْرُ إعمال الخاطر في الشيء ... النَّقَكُر التأمل..) (^أفكَر الشخصُ: مارس نشاطه الخيقي "أنا أفكر، إذًا أنا موجود – يفكِّر باستمرار – يفكِّر بصوت عالٍ – العبد في التفكير والرب في التدبير [مثل]: للدلالة على الإيمان بقدرة الله تعالى والتوكل عليه"، فكّر في الأمر :تفكَّر فيه، تأمّله، أعمل العقل فيه ليصل إلى نتيجة أو حلّ أو قرار "فكّر في المستقبل – يفكِّر في حل مشاكله بهدوء (\*)إذن يتبين لنا إن معنى التفكر هو التأمل في خاطر شيء في القلب، وأساسه العقل.

ثانياً: التفكير اصطلاحا: هو إن يقرأ الشي بعقله، قيل للأوزاعي: (ما غاية التفكر فيهن؟ قال: يقرءوهن وهو يعقلهن )(١١/أيقول "الإمام القرطبي "{وَالْفِكُرُةُ: تَرَدُدُ الْقُلْبِ فِي الشَّيْءِ}(١١)ويقول "ابن عاشور": (والتفكر: جولان العقل في طريق استفادة علم صحيح)(١٢) والتفكر عند "الإمام ابن عثيمين": (التفكر: هو أن الإنسان يعمل فكره في الأمر، حتى يصل فيه إلى نتيجة، وقد أمر الله تعالى به أي بالتفكر وحث عليه في كتابه، لما يتوصل إليه الإنسان به من المطالب العالية والإيمان واليقين.) (١٣)أصل الفكر إعمال الخاطر في الشيء وتردد القلب في ذلك الشيء وهو قوة متطرفة للعلم إلى المعلوم والتفكر جريان تلك القوة بحسب نظر العقل. ولا يمكن التفكر إلّا فيما له صورة في القلب. (١٩)إذن التفكر هو ان تعمل العقل والقلب في أمر معين في ذهنك—انبساط الذهن في أمر ما – يقول الله تعالى ﴿ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ فِيكُمّا وَفُعُودًا وَكَلَ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي غَلِق السموات والأرض، على أن التفكر عبادة من صفات أولياء الله العارفين، فإذا تفكروا بها، عرفوا أن الله لم يخلقها عبثا، ولا بد إن يفكروا في خلق السموات والأرض، وان ينظروا ما فيها من العجائب والإبداء والحكم، لكي يعرفوا قدرة الله –عز وجل – ولا بد إن يعلموا إن الله لم يخلق هذا باطلاً. (١١) الكبرة، تدل على عظمت خالقها، والفكر يكون في المعانى وتفتيشها للوصول إلى الحقيقة والحق، وان الله لم يخلق هذا باطلاً. (١١)

#### المطلب الثاني: أهمية التفكر في القران الكريم:



العباد هم المنتفعون بالتبصرة والذكرى. (٢١)يقول" ابن كثير ": {مُنَتِهَا لِلْعِبَادِ عَلَى قُدْرَتِهِ الْعَظِيمَةِ الَّتِي أَظْهَرَ بِهَا مَا هُوَ أَعْظَمُ مِمَّا تَعَجَّبُوا مُسْتَبْعِدِينَ لِوُقُوعِهِ}(٢٢)فالقران حثنا إلى التفكر والتدبير وهذا يدل على أهمية التفكر في القران الكريم.

#### المطلب الثالث: أهمية التفكر في السنة وأقوال الصحابة:

النبي حثنا إلى النفكر في قدرة الله تعالى في مخلوقاته والتأمل في صنعها فقال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ – صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (تَفَكَّرُوا فِي اللّهِ، وَلَا تَفَكَّرُوا فِي اللّهِ، وَلَا تَفَكَّرُوا فِي اللّهِ عَيْرُ مُمْكِنٍ فَعَلَى هَذَا الْفِكُرُ لَا يُمْكِنُ إِلّا فِي أَفْعَالِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ، ثُمَّ ثَبَتَ بِالدَّلِيلِ أَنَّ الْخَيْرَ مَطْلُوبٌ بِالذَّاتِ، وَالشَّرَ بِالْغَرَضِ مُمْكِنٍ، فَالْفِكُرُ فِيهِ غَيْرُ مُمْكِنٍ فَعَلَى هَذَا الْفِكُرُ لَا يُمْكِنُ إِلّا فِي أَفْعَالِهِ وَمَحْلُوقَاتِهِ، ثُمَّ ثَبَتَ بِالدَّلِيلِ أَنَّ الْخَيْرَ مَطْلُوبٌ بِالذَّاتِ، وَالشَّرَ بِالْغَرَضِ فَكُلُ مَنْ تَقَكَّرُ فِي مَحْلُوقَاتِهِ وَمَصْنُوعَاتِهِ كَانَ وُقُوفُهُ عَلَى رَحْمَتِهِ وَفَصْلِهِ وَإِحْسَانِهِ أَكْثَرَ.) (''')وقال بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: (الْمُتَفَكِّرُ فِي ذَاتِ اللّهِ كَالنَّاظِرِ فِي عَيْنِ الشَّمْسِ، لِأَنَّهُ تَعَالَى لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ.) ('') وقال الرسول –صلى الله عليه وسلم – (لا عبادة كالتفكر) (''') وقال أيضا: (تفكر ساعة خير من عبادة سنة) ('''اقال: (تفكر مناعَةٍ خَيْر مِنْ قِيَامِ لَيْلَةٍ) (''')وكل هذه الأحاديث تدل على أهمية التفكر وثمراته فلا بد على المؤمن ان يتفكر في آيات الله تعالى، ويتدبر في النصوص القرآنية، ويتمعن في السياقات القرآنية، لينال الاجر العظيم كما بينتُ ذلك من خلال السنة النبوية، واقوال العلماء. والإسلام حثنا على التفكر في جوانب كثيرة في الامور الدنيوية، والأخوية.

## المبحث الثاني التفكر في القران الكريم واثره في الإيمان

كثير من الآيات القرآنية، تحثنا إلى التفكر في قدرة الله عز وجل وفي المخلوقات في شتى مجالاتها، نبين هذا من خلال المطالب الآتية:

#### المطلب الأول: التفكر في قدرة الخالق، واثره في الايمان:

التقكر في قدرة الله تعالى، وعظم مخلوقاته، وكم هي الآيات العظيمة والبراهين الواضحة الدالة على قدرة الله تعالى، وعظم مخلوقاته، وكم هي الآيات العظيمة والبراهين الواضحة الدالة على قدرة الله العبادات التي تهدى لطريق الحق وتزيد في ترسيخ الإيمان وتنور الإنسان في بصيرته وطريقه وإن الله احد في كل شيء، وإنه قادر على كل شيء ولا يكون التقكير في ذات الله تعالى وإنما يكون في آلائه، قال "ابن القيم": (أن إبليس إنما يقوى تلبيسه عَلَى قدر قوة الجهل وَقَدُ أفتن فيما فتن به العوام وحضر مَا فتنهم ولبس عليهم فيه لا يمكن ذكره لكثرته وإنما نذكر من الأمهات مَا يستدل به عَلَى جنسه وَالله الموفق فمن ذلك أنه يأتي إلَى العامي فيحمله عَلَى التفكر في ذات الله عز وجل وصفاته فيتشكك.) (\*\*أفإن التفكر في الله من المهلكات والمفسدات والمضلات التي يرسمها ويزينها الشيطان للناس ليصلهم عن الحق فعنُ عائشة قَالَتُ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلُهُ: (إن الشَيْطُان يأتِي أَحَدَكُمْ فَيقُولُ مَنْ خَلَقَ السُمَواتِ وَالأَرْضِ فَيقُولُ اللهُ فَيقُولُ مَنْ خَلَق الله فَيقُولُ مَنْ خَلَق الله فَيقُولُ مَنْ خَلَق الله فَيقُولُ مَنْ خَلَق الله وَلَق الله وَرَسُولِهِ) (\*\*)فلا نستطيع الإحاطة بالله –عز وجل –قال تعالى: ﴿ يَعَلَمُ مَايَنَ أَيْدِيمُ مَا خَلْفَهُمُ مَلِكُ يُحِمُ مُلَا يَعْمُ مَل المخلوم الله ولا يستطيع أحد من البشر أن يعلم كل يحيطون بشيء من المعلومات التي يعلمها الله – سبحانه وتعالى – والإحاطة: هي إدراك الأمر بالكامل ولا يستطيع أحد من البشر أن يعلم كل شيء. (\*\*)ومعنى الآية: ما عظّموا الله حق عظمته، وما وصفوه حق صفته، وما عرفوه حق معرفته. (\*\*)قال "ابْنُ عَبَاسٍ"(مَا آمَنُوا أَنَّهُ عَلَى كل شيء قيير.) (\*\*)ومعنى الآية: ما عظّموا الله حق عظمته، وما وصفوه حق صفته، وما عرفوه حق معرفته. (\*\*)قال" ابْنُ عَبَاسٍ"(مَا آمَنُوا أَنَّهُ عَلَى كل شيء قيير.)

## المطلب الثاني: التفكر في خلق السماوات والأرضيين، واثرهما في الايمان:

إن الله -عز وجل- أمرنا إن نفكر في خلق السماوات والأرض في كثير من الآيات القرآنية.

أولاً: تفكر في خلق السماء قال الله تعالى ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلاً سُبِّحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَالْتَارِ ﴾ (٢٠) وتدل الآية على قوة الله -عز وجل -وقدرته في المشاهدة لخلق السماء والأرض، وإبداع صنعتها، وما دبر فيها من مخلوقات، تدل على إدراك العجائب، وتدل على عظم شأن الصانع وكبرياء سلطانه. (٢٩) يفهمون ويعرفون ما يدل على عظمة الخالق وعلمه وقدرته ورحمته (٢٠) وكان "سفيان الثوري "من اهتمامه بالتفكر سفيان الثوري "من اهتمامه بالتفكر وشدته يبول الدم . (٢١)

٢. قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدُ و إِنَّالَمُوسِعُونَ ﴾ (٣٠) يقول" سيد قطب "في تفسيره: (والأيد: القوة. والقوة أوضح ما ينبئ عنه بناء السماء الهائل المتماسك المتناسق، بأي مدلول من مدلولات كلمة السماء. سواء كانت تعني مدارات النجوم والكواكب. أم تعني مجموعة من المجموعات



النجمية التي يطلق عليها اسم المجرة وتحوي مئات الملايين من النجوم. أم تعني طبقة من طبقات هذا الفضاء الذي تتناثر فيه النجوم والكواكب.. أم غير هذا من مدلولات كلمة السماء، والسعة كذلك ظاهرة فهذه النجوم ذات الأحجام الهائلة والتي تعد بالملايين، لا تعدو أن تكون ذرات متناثرة في هذا الفضاء الرحيب، ولعل في الإشارة إلى السعة إيحاء آخر إلى مخازن الأرزاق التي قال من قبل: إنها في السماء ولو أن السماء هناك مجرد رمز إلى ما عند الله. ولكن التعبير القرآني يلقي ظلالا معينة، يبدو أنها مقصودة في التعبير، لخطاب المشاعر الشربة خطابا موحيا.)(\*\*).

ثانياً: تفكير في خلق الأرض. فالتفكر في خلق الأرض يوصل الإنسان إلى، الإيمان بالله عز وجل، وعظمته وقوته، وكل هذه المخلوقات آيات تدل على وجود الله.

ا. قال تعالى: ﴿ الْمُوَى الله المسووت والأرض فهو المستوجب للحمد بنعمه عليكم، لا من تعبدون من دونه وتجعلونه له شريكا من خلقه، والمراد بالسماوات والأرض: العولية التي يرى كثير منها فوقنا وهذا العالم الذي نعيش فيه، وكذلك الذي أوجد الظلمات والنور. واختلف العلماء في المراد والأرض: العوالم العلوية التي يرى كثير منها فوقنا وهذا العالم الذي نعيش فيه، وكذلك الذي أوجد الظلمات والنور. واختلف العلماء في المراد منهما، فمن قائل إن المقصود منهما ظلمة الليل ونور النهار وإلى هذا جنح ابن جرير وابن أبي حاتم عن السدى، وفي ذلك رد على المجوس (التّويّة) الذين زعموا أن للعالم وبين أحدهما النور وهو الخالق للخير، والثاني الظلمة وهو الخالق للشر، ومن قائل إن المراد منهما الكفر والإيمان وروى هذا عن ابن عباس. أي ثم إنهم مع ذلك يعدلون به سواه، ويسوونه به في العبادة التي هي أقصى غاية الشكر، ويدعونه لكشف الضر وجلب النفع، وهو لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا. (٢٠) مدح الله نفسه – جل جلاله – وحامداً لخلق السموات والارض لأجل عباده، وجعل ما فيها منفعة لعباده من الظلمات والنور في ليلهم ونهارهم . (٢٠) ويقول "الشيخ السعدي" في تفسيره: (هذا إخبار عن حمده والثناء عليه بصفات الكمال، ونعوت العظمة والجلال عموما، وعلى هذه المذكورات خصوصا. فحمد نفسه على خلقه السماوات والأرض، الدالة على كمال قدرته، وسعة علمه ورحمته، وعموم حكمته، وانفراده بالخلق والتدبير، وعلى جعله الظلمات والنور، وذلك شامل للحسي من ذلك، كالليل والنهار، والشمس والقمر. والمعنوي، كظلمات الجهل، والشك، والشرك، والمعصية، والغلة، ونور العلم والإيمان، واليقين، والطاعة، وهذا كله، يدل دلالة قاطعة أنه تعالى، هو المستحق للعبادة، وإخلاص الدين له، ومع هذا الدليل ووضوح البرهان ((ثُمُّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبِهُمْ يَعْدِلُونَ)) الآية. أي يعدلون قاطعة أنه تعالى، هو المستحق للعبادة والتعظيم، مع أنهم لم يساووا الله في شيء من الكمال، وهم فقراء عاجزون ناقصون من كل وجه.) (١٠)

٢. قال تعالى: ﴿ قُلُ أَيِنَكُمُ لَتَكُفُرُونَ بِأَلَذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يُوَمَيْنِ وَيَحْعَلُونَ لَهُۥ أَنداداً ذَلِك رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَمْ الله على وهو خلق الأرض في أَفُونَهَا فِي يوم الأحد، وبسطها في يوم الاثنين، ومع هذا تكفرون به وتقولون إن له شركاء من الآلهة، فهو لا شريك له وهو احد في كل شيء، لأنه رَبُ الْعالَمِينَ، هو رب جميع المخلوقات، وإن الله قادر على إن يخلقها في لحظة واحدة، لكنه أراد إن يعلم ويبصر الناس على الأناة والصبر وعدم العجلة، لان خَلق السموات والأرض في أشهر أو أيام كثيرة، أو في لحظة واحدة سواء، عند الله تعالى لأنه قادر على كل شيء، وأيضا أن الخلق عاجزون عن مثقال ذرة منها، وإن الله جَعَلَ فيها الجبال الثوابت من فوقها، والماء المحي للمخلوقات، والشجر، وقدر على الأرزاق، لتعيش المخلوقات. (١٠) اذن: فالتفكر في خلق الارض وما فيها من رواسي، وتقدير الارزاق كلها تدل على تثبيت الايمان بالله ضو وجل -.

#### المطلب الثالث: التفكر في مجالات الإنسان:-

1. خلق الإنسان: قال تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَقَهُ وَيَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ اللَّهِ مِن مُّوجِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْعَدَةً قَلِيلاً مَّا اَشَعْعُ حَلَقَهُ أَوْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ







الكلام اليفهم معناه ووحد السمع لأن الإنسان يسمع الكلام من أي جهة كان قليلًا ما تَشْكُرُونَ يعني أنكم لا تشكرون رب هذه النعمة فتوحدوه إلا قليلا. (٢٠)اذن: التفكير في اطوار خلق الانسان وما مر به من مراحل تقوي وترسخ الايمان في قلوب المؤمنين.

7. كرامة الإنسان: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَمُلْنَاهُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّرَى ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَى ٱلنَهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِمَّنَ خَلَقَنَا تَغْضِيلًا ﴿ وَقَد كرم الله هذا المخلوق البشري على كثير من خلقه. كرمه بخلقته على تلك الهيئة، بهذه الفطرة التي تجمع بين الطين والنفخة، فتجمع بين الأرض والسماء في ذلك الكيان! وكرمه بالاستعدادات التي أودعها فطرته والتي استأهل بها الخلافة في الأرض، يغير فيها ويبدل، وينتج فيها وينشيء، ويركب فيها ويحلل، ويبلغ بها الكمال المقدر للحياة، وكرمه بتسخير القوى الكونية له في الأرض وإمداده بعون القوى الكونية في الكواكب والأفلاك.. وكرمه بذلك الاستقبال الفخم الذي استقبله به الوجود، وبذلك الموكب الذي تسجد فيه الملائكة ويعلن فيه الخالق جل شأنه تكريم هذا الإنسان! وكرمه بإعلان هذا التكريم كله في كتابه المنزل من الملأ الأعلى الباقي في الأرض.. القرآن.) (نه)

## المطلب الرابع: التفكر في الأخلاق والأعمال الصالحة في القران الكريم:

كثير من الآيات القرآنية فيها أمثلة ضربها الله تعالى للناس للاعتبار والتفكر فيها وهي كثيرة نأخذ البعض منها:

1. الأخلاق والقيم: قال تعالى: ﴿ وَلا نَقَرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِي آحَسَنُ حَتَى يَبُلُغُ اَشُدَمُّ وَاَوْفُواْ الْكَيْلُ وَالْمَالِمُ مِهِ الله على وسمّ وَالله والله والل

7. الأعمال الصالحة: قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَ الْإِحْسَانِ وَإِيتَآيٍ ذِى الْقُرْبَ وَيَنْعَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغِيَّ يَعِظُكُمْ لَكُلُّ مَ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١٥) العدل المساواة في كل شيء بلا زيادة ولا نقصان فيه، والمراد به هنا المكافأة في الخير والشر. والإحسان: مقابلة الخير بأكثر منه، والشر بالعفو عنه، وإيتاء ذي القربى: أي إعطاء الأقارب حقهم من الصلة والبر. والفحشاء: ما قبح من القول والفعل، فيدخل فيه الزنا وشرب الخمر والحرص والطمع والسرقة ونحو ذلك من الأقوال والأفعال المذمومة، والمنكر: ما تنكره العقول من دواعي القوة الغضبية كالضرب الشديد والقتل والتطاول على الناس، والبغي: الاستعلاء على الناس والتجبر عليهم بالظلم والعدوان، والوعظ: التنبيه إلى الخير بالنصح



والإرشاد. (١٠) انن: التفكر في اختيار الطريق الصحيح، وعدم الانجرار خلف الشهوات من الزنا، وشرب الخمر، والتطاول على الناس، كل هذا يقوي الإيمان، ويثبته في قلوب المؤمنين، فلا بد من التفكر في اقوالنا، وافعالنا، لكي نقوي ايماننا بالله تعالى. وقال تعالى: ﴿ يَكَأُمُّ اللَّهِ يَهُ اللَّهُ عَبَدُ أَلُوا اللَّهُ عَبَاده المؤمنين بآداب نافعة في بقاء الود تدخُلُوا اللهُ عباده المؤمنين بآداب نافعة في بقاء الود وحسن العشرة بينهم، ومن ذلك ألا يدخلوا بيوت غيرهم إلا بعد الاستئذان والسلام حتى لا يطلعوا على عورات سواهم، ولا ينظروا إلى ما لا يحل لهم النظر إليه، ولا يقفوا على الأحوال التي يطويها الناس في العادة، ويتحفظون من اطلاع أحد عليها إلى أن في هذا تصرفا في ملك غيرك فلابد أن يكون برضاه، وينبغي أن يكون الاستئذان ثلاث مرات، فإن أذن له دخل وإلا انصرف، (ذلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ) أي الاستئذان والتسليم والانتظار حتى يؤذن لكم خير من الدخول بغتة، وقد أرشدكم ربكم إلى ذلك كي تتذكروا وتتعظوا وتعملوا بما أمرتم به. (١٦)

٣.التفكر في زوال الدنيا وبقاء الآخرة: لا بد من التفكر في زوال الدنيا لكي يعرف الإنسان أن الآخرة هي دار القرار، وهذا يؤثر في عدم حب الدنيا والتقرب إلى الله تعالى، وقد نص القران هذا فقال: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَنُ أَءَ ذَا مَامِتُ لَسَوَفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿ الْآ الْوَلَا يَذَكُ أَلَا الله تعالى، وقد نص القران هذا فقال: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَنُ أَنَا حَلَقَتَهُ مِن وَلِيلَى الله ويقول الكافر الذي لا يصدق بالبعث بعد الموت متعجّبا مستبعدا: أخرج حيا مرة أخرى فأبعث بعد الموت والبلي؟ وأسند القول إلى الكفرة جميعا وإن لم يقل هذه المقالة إلا بعضهم، من حيث رضاهم عن هذا المقال وسكوتهم عن إنكاره كما سلف لك من قبل، ثم أقام الدليل على صحة ذلك بقوله: (أولا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئا؟) أي أولا يتفكر الإنسان المجترئ على ربه، المنكر التلك الإعادة بعد الممات، أن الله خلقه من قبل مماته، فأنشأه بشرا سويا من غير شيء، فليعتبر بذلك وليعلم أن من أنشأه كذلك لا يعجز عن إحيائه بعد مماته، وإيجاده بعد فنائه. (١٠٠) أنن: لا بد على الانسان التفكر، والتدبر، والنظر، والاعتبار، في مراحل الخلق، ومن هو الخالق، وانه على كل شيء قدير، لكي يقوى ايماننا بالله تعالى، لان التدبر، والتفكر له اثر كبير في بناء العقيدة وترسيخ الايمان بالله تعالى، ومن لا يفكر ولا يتدبر بمراحل الخلق، يضعف ايمانه بالله تعالى.

#### المبحث الثالث مفصوم التدبر

ابين هنا تعريف التدبر لغة واصطلاحا، مستدلاً بالآيات القرآنية، وذلك من خلال المطالب الاتية:

المطلب الاول: تعريف التدبر لغة: التدبر في اللغة: اواخر عواقب الامور، وادبارها.قال" ابو هلال العسكري": (ان التدبر تصرف الْقلب بِالنَظرِ فِي الدَّلَائِل) (١٥٠ وقال "ابن فارس": (دبر: الدال والباء والراء. أصل هذا الباب أنَّ جُلّه في قياسٍ واحد، وهو آخِر الشَّيء) (١٦٠ وقال "الجرجاني "في التعريفات: (التدبر: عبارة عن النظر في عواقب الأمور، وهو قريب من التفكر، إلا أن التفكر تصرف القلب بالنظر في الدليل، والتدبر تصرفه بالنظر في العواقب) (١٦٠) اذن: معنى التدبر في اللغة النظر في اواخر الامور.

### المطلب الثاني: تعريف التدبر اصطلاحا:

تتبعت كلمة (التدبر) في كتب اهل الاصطلاح، والتفاسير، ولم اجد لها تعريفاً، اصطلاحياً، وعرفوه بتعريفه اللغوي.قال " الامام المازي": (التدبير والتدبر: عبارة عن النظر في عواقب الأمور وأدبارها) (١٨٠) وقال الامام الخازن ": (أصل التدبر: النظر في عواقب الأمور، و التفكر في أدبارها، ثم استعمل في كل تفكر و تأمل، و يقال: "تدبرتُ الشيءَ" أي: نظرت في عاقبته، و معنى تدبر القرآنِ تأمُّلُ معانيه، و التفكر في حِكَمِهِ، و تبصُّرُ ما فيه من الآيات) (١٩٠) وقال "الامام الآلوسي": (وأصل التدبر التأمل في أدبار الأمور وعواقبها ثم استعمل في كل تأمل سواء كان نظراً في حقيقة الشيء وأجزائه أو سوابقه وأسبابه أو لواحقه وأعقابه) (١٠٠). وقال "الشيخ السعدي": (وهو التأمُّل في معانيه، و تحديق الفكر فيه، وفي مبادئه و عواقبه، و لوازم ذلك) (١٠) الذن: عرف التدبر في الاصطلاح على معناه اللغوي، كما بينت هذا من خلال اقوال المفسرين.

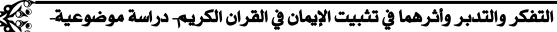
## الصحث الرابع اثر التدبر في اثبات الإيمان

التدبر له اثر كبير في زيادة الايمان بالله تعالى، وإن التدبر والتأمل في معرفة النصوص القرآنية، تزيد قوة ايمانك بالله تعالى، ابين هذا من خلال المطالب الاتية:

#### المطلب الاول: اثر التدبر في زيادة الايمان:







التندبر الصحيح في النصوص القرآنية، يزيد في الايمان بالله تعالى، يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا مَاۤ أَنْ ِكَ سُورُهُ فَيِنَهُم مَّن يَرْهُو في السياقات القرآنية، وينخبر الصحيح في النصوص القرآنية، يزيد في الايمان النص القرآني، ويتدبر في فهم معانيه، وينظر في السياقات القرآنية، والفاظ القران الكريم، وفهم معانيه، مما ينتج عنه الخوف والفزع والرجاء بما عند الله، والعمل بما يتضمن من أوامر ونواه، فيزاد ايماناً على المهانه، فيكون المؤمن قد عرف الله بعدة أدلة، فإذا نزلت السورة زادت في أدلته، وهذه أيضا جهة أخرى من الزيادة (١٧٠ أوامنوا بما فيها من احكام، وصدقوا بما عملوا، زادتهم إيماناً وَهُمْ يفرحون بنزولها، والذين في قلوبهم شك، ونفاق، لم يزاد ايمانهم، لائهم لا يتدبرون القران (١٠٠ أيقول الامام المزائي : (أنها تريدُهُمُ إيماناً وَهُمُ يفرحون بنزولها، والذين في قلوبهم شك، ونفاق، لم يزاد ايمانهم، لائهم لا يتدبرون القران (١٠٠ أيقول الامام المزائي : (أنها تريدُهُمُ إيماناً وَهُمُ يفرحون بنزولها، والذين في قلوبهم شك، ونفاق، لم يزاد ايمانهم، لائهم من الشورن القران (١٠٠ أيقول المؤمن، يقول عمل المؤمن الرائية على من حَمْلُهُ عَلَى ما يَحْصُلُ فِي النُّوَابِ..) (١٠٠) فتدبر معاني القران الكريم، يزيد في التقوى وإيمان المؤمن، يقول سبب لزيادة كمالهم وارتفاع درجاتهم،) (١٠٠) الذن: فالتمعن، والنظر، والتدبر، في فهم النصوص القرآنية، والعمل بها كل ذلك يزيد في الايمان، سبب لزيادة كمالهم وارتفاع درجاتهم،) (١٠٠) الذن: فالتمعن، والنظر، والتدبر، في فهم النصوص القرآنية، والعمل بها كل ذلك يزيد في الايمان، وفق منج القران الكريم، من اوامر، ونهي، ويبلغ اقصى ما بجهده، لينال ما له من نصر، ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن: التدبر له اثر كبير في ويقما من من من اللهم، والمر، ونهي، ويبلغ اقصى ما بجهده، لينال ما له من نصر، ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن الله من نصر، ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن المؤمن من المن من نصر، ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن المؤمن من ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن المؤمن من المؤمن المنال من نصر، ورزق، وغيرهما. (١٨٠) اذن المؤمن من ورزق، وغيرهما. ومنال من الخيرات ما ينال من نصر، ورزق، وزودة مؤمن على من المؤمن عن المؤمن عن المؤمن المؤمن على المؤمن المؤمن على المؤمن على المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن على المؤمن المؤمن على المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن ال

#### المطلب الثاني اثر التدبر في الخشية والخوف:

التدبر له اثر كبير، ومهم في الخشية، والخوف، والرجاء، من الله تعالى، كما هو واضح من خلال النصوص القرآنية:قال تعالى ﴿ رَإِذَا وَالْحِفْ، والرجاء، من الله تعالى، وسيمواً مَا أَزْلَ إِلَى الرَّسُولِ رَكَةَ أَعْيَمُهُمُ تَغِيشُ مِنَ اللَّهُ في هذه الآية الكريمة، سيمواً مَا أَزْلَ إِلَى النَّمُولِ رَكَةَ أَعْيمُهُمُ تَغِيشُ مِن الله في هذه الآية الكريمة، والصدق، وتفيض العين بسب خشيتهم الناتجة من تدبر فهم النصوص القرآنية، فكلما يزاد المؤمن تدبراً في النص القرآني، يزاد خشية لله تعالى، والصدق، وتفيض العين بسب خشيتهم الناتجة من تدبر فهم النصوص القرآنية، فكلما يزاد المؤمن تدبراً في النص القرآني، يزاد خشية لله تعالى، والمهم عن واقهم عرفوا بعض الحق فبكوا فكيف إذا عرفوا الحق كله، يزاد بكاء، وخوف، وخشية، لله تعالى. (''اوالتدبر في القرآن الكريم، يجلب الخشية والخوف من الله —عز وجل—، وان صفة الإبرار عندما يتدبرون القرآن الكريم، من وعد، ووعيد، وتخويف، وتهديد، تقشعر منه جلودهم من الخشية والخوف، التي الرهما المتدبر، وتلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله) لما يرجون ويُؤمّلون من رحمته ولطفه. ('ا'النن: التدبر في الفاظ القرآن الكريم، شأنّهُ الخشوع، والخوف، والخوف، والخوف، التي هما صفات المؤمنين الإبرار. والله تعالى يوصف الذين أوتوا العلم بالخشوع والبكاء عند تتعرب واستماع القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَقُومُانَا مُؤمّلُهُ لِهُ أَنَا لَيْ مُنْ مَنْ أَنْ مَنْ رَبّاً لِهُ الْمَانِ الله المندبر وينطر في عالمتدبر قوة في الايمان، والخشوع، وان الله سبحانه تعالى — وصف المتدبر بالخشوع، على سرعة تأثرهم بهذا القرآن، فهم بمجرد تلاوته عليهم، يسقطون على وجوههم ساجدين لله—تعالى—فما بالك لمن يتدبر فهم القران الكريم، ويسبح لله —عز وجل— (\*\*)أذن: التدبر له الكريم، يتدبر وينظر في معانيه لكي بنال الاجر العظيم، والعام الوافي، والخشية من الله تعالى — وصف الشراب الكريم، ويسبح لله صوء على المؤمن عندما يقرأ القرأن الكريم، ويسبح لله عود وجل— (\*\*\*)أذن: التدبر له الكريم، يتدبر وينظر في معانيه لكي بنال الاجر العظيم، والعلم الوافي، والخشية من الله حز وجل—

## المطلب الثالث، اثر التدبر في وجود العمل على منهج القران والسنة:

عندما يقرأ الانسان المؤمن القران الكريم، ويتدبر في فهم النصوص القرآنية، فانه يتعدى الى العمل بأحكامه، من اوامر، ونهي، وكل هذا اثر من الندبر في النصوص القرآنية، وإن الله ذم اليهود الذين يزعمون أنهم آمنوا بالكتاب، والحال أنهم لا يعملون به، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَاۤ أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ، وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمٌ قُلُ فَلِمَ تَقَنْلُونَ أَنْبِكَآءَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُم

العدد (٥٠ج ١)



مُؤْمِنِيكِ ﴾ (14)وهذا الفعل من قبائح افعال اليهود، لانهم اذا قيل لهم، امنوا بما انزل الله، يعني بكل ما انزل الله من الكتب، وقالوا نؤمن بما انزل علينا، (يعنى التوراة)وغيره من الكتب السماوية، فعندما امنوا بالتوراة وتركوا الانجيل، والقران وكفروا بهما، فان الايمان ببعض ما انزل الله دون بعض تناقض. <sup>(٨٥)</sup>ا**نن**: التدبر في القران الكريم، له اثر كبير في العمل بالنصوص القرآنية، فعندما لم يتدبروا اهل الكتاب نصوص كتابهم، عملوا ببعض الكتاب وتركوا الاخر فذمهم الله -عز وجل -على هذا، فعلى المؤمن ان يتدبر القران الكريم تدبراً صحيحا موافقاً لمنهج الله تعالى، وسنة نبينا محمد- صلى الله عليه وسلم -لان التدبر له اثر في الايمان، ويؤدي الى كثرة العمل، ومن كثر عمله كثر اجره، فهذه الصفات التي يحبها الله ورسوله -صلى الله عليه وسلم-.

#### الخاتمة

- الفَكْرُ والفِكْرُ إعمال الخاطر في الشيء... التَّفَكُر التأمل.
- التفكر هو التأمل في خاطر شيء في القلب، وأساسه العقل، والتفكّر: جولان العقل في طريق استفادة علم صحيح.
- لا بد على المؤمنين، إن يفكروا في خلق السموات والأرض، وإن ينظروا ما فيها من العجائب والإبداء والحكم، لكي يعرفوا قدرة الله − عز وجل- ولا بد إن يعلموا إن الله خالق كل شيء، وهذه الآثار والأفعال الكبيرة، تدل على عظمت خالقها.
  - الفكر يكون في المعاني وتفتيشها للوصول إلى الحقيقة والحق، وإن الله لم يخلق هذا باطلاً.
  - التفكير، والتدبير له اهمية كبيرة، في حياة المؤمن، كما قال بعض العلماء: (لا عبادة كالتفكر) و(تفكر ساعة خير من عبادة سنة)
- والتفكر في قدرة الله تعالى، وعظم مخلوقاته، ترسخ الايمان في قلوب الناس، وكم هي الآيات العظيمة، والبراهين الواضحة الدالة على قدرة الخالق، وكماله، والتأمل في آياته في هذا الكون الفسيح من أفضل العبادات التي تهدى لطريق الحق، وتزيد في ترسيخ الإيمان، وتنور الإنسان في بصيرته وطريقه، وإن الله احد في كل شيء، وإنه قادر على كل شيء.
- لا يكون التفكير في ذات الله تعالى وإنما يكون في آلائه، لا بد على الانسان التفكر، والتدبر، والنظر، والاعتبار، في مراحل الخلق، ومن هو الخالق، وانه على كل شيء قدير، لكي يقوى ايماننا بالله تعالى.
- التفكر والتدبر له اثر كبير في بناء العقيدة، وترسيخ الايمان بالله تعالى، ومن لا يفكر ولا يتدبر بمراحل الخلق، يضعف ايمانه بالله تعالى.
- وتتبعت كلمة (التدبر )في كتب اهل الاصطلاح، والتفاسير، ولم اجد لها تعريفاً، اصطلاحياً، وإنما على معناه اللغوي، وهو تصرف الْقلب بِالنَّظر فِي العواقب والتفكر تصرف الْقلب بِالنَّظر فِي الدَّلَائِل.. وهو عبارة عن النظر في عواقب الأمور، وهو قريب من التفكر، إلا أن التفكر تصرف القلب بالنظر في الدليل، والتدبر تصرفه بالنظر في العواقب، والتأمُّل في معانيه، و تحديق الفكر فيه، وفي مبادئه و عواقبه، و لوازم ذلك.
- للتدبر له أهمية كبيرة في اثر الايمان بالله –عز وجل فعندما يقرأ المؤمن النص القرآني، ويتدبر في فهم معانيه، وينظر في السياقات القرآنية، والفاظ القران الكريم، مما ينتج عنه الخوف، والفزع، والرجاء بما عند الله، والعمل بما يتضمن من امر، ونهي، فيزاد ايماناً على ايمانه، فيكون المؤمن قد عرف الله بعدة أدلة، ، فلا يكون المؤمن كامل للإيمان، إلا اذا تدبر القران الكريم، وخاف، وفزع، ورق لذكر الله -عز وجل -ويتوكل على ربه في مصالح الدنيا، والاخرة، ويعمل على وفق منج القران الكريم، من اوامر، ونهي، ويبلغ اقصى ما بجهده، لينال ما له من الحسنات، والاجر العظيم، فاثر التفكر يثبت الايمان.
- فالتدبر في القران الكريم، له اثر كبير في العمل بالنصوص القرآنية، فعندما لم يتدبروا اهل الكتاب نصوص كتابهم، عملوا ببعض الكتاب وتركوا الاخر فذمهم الله –عز وجل –على هذا، فعلى المؤمن ان يتدبر القران الكريم تدبراً صحيحا موافقاً لمنهج الله تعالى، وسنة نبينا محمد- صلى الله عليه وسلم -لان التدبر له اثر في الايمان، ويؤدي الى كثرة العمل، ومن كثر عمله كثر اجره، فهذه الصفات التي يحبها الله ورسوله -صلى الله عليه وسلم-

### عوامش البحث









- (١)وقد حملت آيات النفكر في القران الكريم مدلولات النظر والتأمل في عظمة الله تعالى وخلقه ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى ﴿ أَوَلَمُ يَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ اَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيٍ رَبِّهِمْ لَكُفِرُونَ ﴾ سورة الروم ، (الآية: النَّفَرُواْ فِي أَنفُسِمِمٌ مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ آ إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيٍ رَبِّهِمْ لَكُفِرُونَ ﴾ سورة الروم ، (الآية: ٨)أى :ينبه الله تعالى على النظر والتفكر والتدبر لما خلق كون هذا النفكر في العبادات التأملية .ينظر تفسير القران العظيم ١٦٦/٣)
- - والتدبر ، لان (القلب) خلق (للمعرفة )وبغيرها فلا قلب .ينظر مفاتيح الغيب ،الفخر الرازي ، (٦٦/٢٨) (٣)حلية الأولياء وطبقات الأصفياء،أبو (٢٠٨/١)
    - (٤)كتاب تعظيم الله -جل جلاله (تأملات وقصائد)، (١/٥٥).
    - (٥) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، (٤٤٦/٤).
      - (٦) تهذیب اللغة، مادة (فکر) (۱۱٦/۱۰)
      - (٧) المفردات في غربب القرآن، مادة (فكر) (٦٤٣/١).
        - (٨) لسان العرب، (مادة :فكر) (١ /٣٤٥)
        - (٩) معجم اللغة العربية المعاصرة، ، ( ١٧٣٣/٣.)
        - (۱۰) تفسير القرآن العظيم (ابن كثير) (١٦٧/٢).
      - (١١) الجامع لأحكام القرآن تفسير القرطبي، ، (٢١٤/٤)
        - (١٢) التحرير والتنوير . الطبعة التونسية، (٧/٤٤).
  - (١٣) شرح رباض الصالحين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين (المتوفى: ١٤٢١هـ) دار الوطن للنشر، الرباض، (٢٦/١٥.)
  - (١٤) لباب التأويل في معانى التنزيل، علاء الدين على بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف ٢٣٣٢.)
    - (١٥) سورة آل عمران، الآية: (١٩١.)
    - (١٦) لباب التأويل في معانى التنزيل، (٣٣٢/١)
    - (۱۷) سورة آل عمران، الآيتان:، (۱۹۰، ۱۹۱.)
    - (١٨) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، ، (١٨٧/١)
      - (١٩) سورة العنكبوت، الآية:(٢٠)
        - (۲۰) سورة ق، الآيات: (٦-١١.)
      - (٢١) لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن(، ٢٣٤/٦.)
        - (۲۲) تفسير القران العظيم، لابن كثير، (٧/٠٣٠.)
- (۲۳) شعب الإيمان،أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٤٥٨هـ)حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوي، صاحب الدار السلفية ببومباي الهند، ، مكتبة الرشد للنشر =والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣ م وقال البيهقي عنه: هذا إسناد فيه نظر . ( ١٣٦/١)رقم الحديث، (٩٤)
- (٢٤) مفاتيح الغيب التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (٢٤) مفاتيح الغيب النوي المتوفى: ٦٠٦هـ) دار إحياء التراث العربي بيروت، (ط/٣) ١٤٢٠ هـ، (٢٣١/١)
- (٢٥) البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي (المتوفى: ٧٤٥هـ)المحقق: صدقي محمد جميل، الناشر: دار الفكر بيروت الطبعة: ١٤٢٠ هـ، ٣٠/٠/٣.
- (٢٦)شعب الإيمان، (١٥٧/٤)رقم الحديث(٢٦٤٧) عن علي رضي الله عنه، من حديث طويل وقال البيهقي: تفرد به هذا الحبطي عن شعبة و ليس بالقوي.

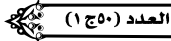








- (۲۷) كشف الخفاء ومزيل الإلباس، إسماعيل بن محمد بن عبد الهادي الجراحي العجلوني الدمشقي، أبو الفداء (المتوفى: ١١٦٢هـ) المكتبة العصرية، تحقيق: عبد الحميد بن أحمد بن يوسف بن هنداوي، (ط/١)، ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٠م، (٢/٧٥١)
- (۲۸) أخرجه احمد في الزهد، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲٤۱هـ)، المحقق: يحيى بن محمد سوس، دار ابن رجب، (ط/۲)، ۲۰۰۳ م، (۲/۱٤)
- (٢٩)تلبيس إبليس، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٧هه)الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيرزت، لبنان، الطبعة: (ط/١)، ١٤٢١هـ/٢٠٠١م، (٣٤٣/١)
  - (٣٠): مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، (١٨٦/١)رقم الحديث(٩٢) وقال الهيثمي: ورجاله ثقات أئمة.
    - (٣١)سورة طه، الآية: (١١٠)
    - (٣٢)سورة البقرة، الآية (٢٥٠.)
- (٣٣) زهرة التفاسير، ،محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة (المتوفى: ١٣٩٤هـ)دار النشر: دار الفكر العربي، (٢٩٩/٢)
  - (٣٤) سورة الإسراء، من الآية: (٨٥)
    - (٣٥)سورة الأنعام، من الآية: ٩١.
- (٣٦)زاد المسير في علم التفسير، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٧هه)المحقق: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي بيروت، (ط/١) ١٤٢٢ هـ، (٥٤،٥٣/٢)
  - (٣٧)الجامع لأحكام القران، للقرطبي، ( ٣٧/٧.)
    - (٣٨)سورة آل عمران، من الآية: (١٩١.)
- (۳۹)مدارك التنزيل وحقائق التأويل، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي (المتوفى: ۷۱۰هـ)حققه وخرج أحاديثه: يوسف علي بديوي، راجعه وقدم له: محيي، الدين ديب مستو،: دار الكلم الطيب، بيروت، (ط/۱)، ۱٤۱۹ هـ – ۱۹۹۸ م، ( ۳۲۱/۱)
  - (٤٠) تفسير القران العظيم، (٤٠٦).
  - (٤١) تفسير القران العظيم (٢١/٤٠)
  - (٤٢) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، (٢٣/٧)
    - (٤٣)سورة الذاريات، الآية:(٤٧)
- (٤٤)في ظلال القرآن،سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (المتوفى: ١٣٨٥هـ)الناشر: دار الشروق بيروت- القاهرة، الطبعة: السابعة عشر - ١٤١٢ هـ،( ٣٣٨٥/٥).
  - (٤٥)سورة الأنعام، الآية(١.)
  - (٤٦)لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن، (٢/٧٠.)
  - (٤٧) تفسير القران العظيم، لابن كثير، (٣/٢٣٩، ٢٣٨.)
- (٤٨) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان،عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (المتوفى: ١٣٧٦هـ)المحقق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، (ط:١) ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠ م، (٢٥٠/١)
  - (٤٩) سورة فصلت، الآيات (:٩-١٢.)
  - (٥٠) بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى: ٧هـ)٣/٣(١٠)
    - (٥١)سورة السجدة، الآيات: (٧-٩.)
    - (٥٢) تفسير اللباب، لابن عادل الحنبلي، (١/٠٠٠) راجع أيضا: (٥٢).
      - (٥٣) سورة الإسراء، الآية:(٧٠)
      - (٥٤) في ظلال القران، (٢٢٤١/٤)
      - (٥٥) سورة مريم، الأيتان(٦٧، ٦٦.)















- (٥٦) تفسير المراغى أحمد بن مصطفى المراغى (المتوفى: ١٣٧١هـ) شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، (ط:١)، ١٣٦٥ هـ - ١٩٤٦ م (٢١/٧٣)
  - (٥٧) سورة الأنعام، الآية:(١٥٢.)
- (٥٨)روح البيان، إسماعيل حقي بن مصطفى الإستانبولي الحنفي الخلوتي , المولى أبو الفداء (المتوفى: ١١٢٧هـ) دار الفكر بيروت، ( (.111/4
  - (٥٩)سورة النحل، الآية (٥٩.)
  - (٦٠)لباب التأويل في معانى التنزيل،الخازن، (٣٥/٩٠)
    - (٦١)سورة النور، الآية:(٢٧.)
  - (٦٢)تفسير القران العظيم، لابن كثير، (٣٤/٦، ٣٣.)
    - (٦٣)سورة مربم، الآية: ( ٦٧.)
  - (٦٤) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي ( ١٩٨/١).
- (٦٥)الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)حققه وعلق عليه: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة - مصر.
  - (٦٦)مقاييس اللغة، لابن فارس، مادة (دبر)(٢/٤٣٢.)
  - (٦٧) التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني (المتوفى: ٦١٦هـ)
  - المحقق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف دار الكتب العلمية بيروت لبنان، (ط:١)، ١٤٠٣هـ -١٩٨٣م (١/٥٥)
    - (۲۸)مفاتيح الغيب، للرازي، (۱۰۱/۱۰)
    - (٦٩)لباب التأويل في معانى التنزيل، للخازن، ( ١٩٦٠.)
      - (۷۰)روح المعانى، للالوسى (٣/٩٨.)
    - (٧١)تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، (١٨٩/١)
      - (٧٢)سورة التوبة، الآية:(١٢٤)
      - (٧٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، (٩٨/٣).
        - (٧٤)زاد المسير، لابن الجوزي، (٣١٢/٢)
          - (٧٥)مفاتيح الغيب، للرازي، (٢٥/١٦)
        - (۲۸)أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ، (۲/۳)
          - (٧٧)سورة الانفال، الآية (٢٠)
    - (٧٨) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، ( ٢/١-٥٠)
      - (٧٩)سورة المائدة، الآية: (٨٣)
      - (۸۰) ينظر: انوار التنزيل واسرار التأويل، للبيضاوي، (۲/۲۰)
        - (٨١) ينظر: تفسير القران العظيم، لابن كثير، (٩٤/٧).
          - (٨٢) سورة الاسراء، الآيات، (١٠٦-١٠٩.)
          - (٨٣) ينظر:التفسير الوسيط للقرآن الكريم، ٨/٥٥٠)
            - (٨٤) سورة البقرة، الآية: (٩١)
            - (۸۵) ينظر: مفاتيح الغيب، للرازي، ( ٦٠٢/٣).





