د. سعد بن فلاح بن عبد العزيز العريفي أستاذ العقيدة المشارك بقسم الدراسات الإسلامية كلية التربية – بجامعة الملك سعود





الحمد لله رب العامين، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم: وبعد:فهذا البحث بعنوان: اسم الله الهادي وآثار الإيمان به في ترسيخ العقيدة. ويتكون هذا البحث من مقدمة وتمهيد وأربعة مباحث وخاتمة وفهارس، وذلك كما يلى:

- المقدمة: ذكرت فيها مشكلة البحث وأهدافه وخطته.
- التمهيد: بينت فيه عقيدة أهل السنة والجماعة في أسماء الله تعالى وقواعدهم في ذلك.
- المبحث الأول: ذكرت فيه حقيقة اسم الله تعالى الهادي، واشتمل على تعريف الهداية في اللغة والشرع، وبيان معنى اسم الله الهادي، وبينت فيه أنواع الهداية عند أهل السنة والجماعة.
- المبحث الثاني: ذكرت فيه خلاف العلماء وأقوالهم في إثبات اسم الهادي لله تعالى، وبينت القول الراجح وهو إثبات هذا الاسم لله تعالى، وفينت القول الراجح وهو إثبات هذا الاسم لله تعالى، وذكرت الأدلة على ذلك وناقشت أدلة المخالفين.
- المبحث الثالث: بينت فيه مسألة الهدى والإضلال عند فرقتي المعتزلة والأشاعرة، ونقلت أقوال علماء كل فرقة في هذه المسألة وأدلتهم وناقشتهم في ذلك في ضوء عقيدة أهل السنة والجماعة
- المبحث الرابع: بينت فيه آثار الإيمان باسم الله الهادي في ترسيخ العقيدة، وذكرت عددا من الآثار فمنها: تعظيم الله سبحانه وتعالى ومحبته، وإظهار الافتقار إلى هدايته وتوفيقه، والحذر من موانع الهداية، وهداية الناس إلى الله تعالى، وتعبيد الأبناء باسم الله الهادي.
  - الخاتمة: وذكرت فيها أهم نتائج البحث.
  - الفهارس: ذيلت البحث بفهرس عام للمراجع، ثم جعلت فهرسا آخر لموضوعات البحث.
  - تم ملخص هذا البحث، والحمد الله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

#### Summary of the research

All Praises are due to Allah, Lord of the Worlds and may Allah exalt the mentioning of the Messenger of Allah and his family and his companions .To proceed: This research is titled: The name of Allah "al- Haadi" and its effect upon Eeman in firmly grounding belief. This research comprises of an introduction, prelude and four topics with a conclusion and contents as follows: The introduction: I mentioned the problems with the research its objectives and its methodology. The prelude: I clarified the creed of Ahlus-Sunnah wal-Jama'ah with regards to the Names of Allah- the Most Exalted-and their principles regarding it .The first topic: I mentioned in it the reality of the name of Allah-the Most Exalted- "al-Haadi" and it consists of the linguistic and legislative definition of guidance and a clarification of the name al-Haadi, as well as the types of guidance according to Ahlus-Sunnah wal-Jama'ah. The second topic: I mentioned the difference between the scholars and their statements regarding the affirmation of the name "al-Haadi" for Allah- the Most exalted- and I mentioned the proofs in this regard as well as a discussion of the proofs of the opposition. The third topic: I clarified the matter of guidance and misguidance according to the sects of the M'utazilah and Ashaa'irah, and I narrated the statements of the scholars of each sect in this issue as well as their proofs and discussed this in light of the creed of Ahlus-Sunnah wal-Jama'ah. The fourth topic: I clarified the effect that Allah's name "al-Haadi" has upon one's faith in firmly establishing the creed and mentioned a number of effects, amongst which are: Reverence of Allah -High is Allah above every imperfection and need, he is pure and perfect - loving Him, exhibiting one's need of guidance from Him and His aid, being aware of impediments of guidance, and guiding the people to Allah -the Most Exalted-and getting the children to worship Allah with this name .The conclusion: I attached a general contents page at the end of the research with the references, and another contents containing the topics of he research. With that, the summary of the research is concluded, and All Praises are due to Allah, Lord of the Worlds and may Allah exalt the mentioning of the Messenger of Allah and his family and his companions and send peace upon them in abundance.

القدمة: الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا، أما بعد: فإن العلم بالله تعالى وأسمائه وصفاته هو أشرف العبد ربه وخالقه ورازقه، بل يعرف خالق هذا

الكون باكمله والمالك له والمتصرف فيه سبحانه وتعالى.قال الله تعالى: ﴿ الله الذي خَلْقَكُم وَ الله سبحانه سبحانه والمتصرف فيه سبحانه وتعالى قال الله تعالى : ﴿ الله الله سبحانه الله سبحانه سائر بريته وافترض على جميع المكلفين من خليقته علم من هو ليعرف الخلق معبودهم بأسمائه وصفاته ويعلموا أمر إلههم وخالقهم فلما كلفهم ذلك نصب لهم الدليل عليه سمعا ليتوصلوا به إلى أداء ما افترض عليهم من عبادته وعلم ما كلفهم به من معرفته (۱). والله سبحانه وتعالى قد عرف الخلق بنفسه فوصف نفسه بصفات الكمال ونزهها عن النقائص، وبين سبحانه وتعالى أن أسمائه كلها حسنى، وأمر عباده بدعائه بها والتعبد له بما دلت عليه، فقال سبحانه ويعلمي ويوني سبحانه وتعالى أن أسمائه وصفاته ويثنوا عليه بها ويأخذوا بحظهم من عبوديتها وهو سبحانه يحب حرمه الله -: (وهو سبحانه يدعو عباده إلى أن يعرفوه بأسمائه وصفاته ويثنوا عليه بها ويأخذوا بحظهم من عبوديتها وهو سبحانه يحب موجب أسمائه وصفاته في العلماء قديما وحديثا بجمع أسماء الله تعالى وتعدادها وتصنيف المصنفات في ذلك، انطلاقا من قوله صلى الله عليه وسلم: (إن لله تسعة وتسعون اسما من أحصاها دخل الجنة) (۱). بل وأفردت مصنفات خاصة في الكلام على بعض أسماء الله تعالى، وقد رأيت إفراد اسم الله تعالى " الهادي " بالبحث، وجعلته بعنوان: (اسم الله تعالى الهادي وآثار الإيمان به في ترسيخ العقيدة).

مشكلة البحث: تكمن مشكلة البحث في خلاف العلماء الذين صنفوا في أسماء الله تعالى، حيث أثبت هذا الاسم الله تعالى بعض العلماء ضمن تعدادهم لأسماء الله الحسنى، ولم يثبته آخرون ضمن تعدادهم للأسماء، وكذا ما اشتمل عليه هذا الاسم العظيم من دلالات لها آثار كبيرة في ترسيخ العقيدة، فأحببت تجلية ذلك بذكر أدلة إثبات اسم الله تعالى " الهادي" وبيان دلالته وآثاره في ترسيخ العقيدة.

#### أهداف البحث:

١- بيان حقيقة اسم الله "الهادي" ودلالاته العقدية.

٢- إظهار الآثار العظيمة في الإيمان بهذا الاسم.

٣- كشف الانحراف الحاصل في معنى الهداية والإضلال.

خطة البحث: تتكون خطة البحث من مقدمة وتمهيد وثلاثة مباحث.

المقدمة: وفيها مشكلة البحث وأهدافه وخطته.

التمهيد: مذهب أهل السنة في أسماء الله تعالى.

المبحث الأول: حقيقة اسم الله الهادى.

وفيه مطالبان:

المطلب الأول: تعريف الهداية في اللغة والشرع.

المطلب الثاني: معنى اسم الله تعالى الهادي.

المبحث الثاني: خلاف العلماء في إثبات هذا الاسم لله تعالى.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أقوال العلماء في إثبات اسم الله "الهادي".

المطلب الثاني: القول الراجح وأدلته.

المبحث الثالث: الهدى والإضلال عند المعتزلة والأشاعرة.

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: قول المعتزلة في الهدى والإضلال.

المطلب الثاني: قول الأشاعرة في الهدى والإضلال.

المبحث الرابع: آثار الإيمان بهذا الاسم في ترسيخ العقيدة.

#### وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعظيم الله سبحانه وتعالى ومحبته.





المطلبُ الثاني: إظهار الافتقار إلى هدايته وتوفيقه.

المطلب الثالث: الحذر من موانع الهداية.

المطلب الرابع: هداية الناس إلى الله تعالى.

المطلب الخامس: تعبيد الأبناء باسم الله الهادي.

الخاتمة: وفيها أهم نتائج البحث.

الفهارس.

## التعصيد: فذهب أهل السنة في أسماء الله تعالى

العلم بأسماء الله تعالى وصفاته، هو الطريق إلى معرفته تعالى وتوحيده ومحبته، فمن عرف الله سبحانه وتعالى بأسمائه وصفاته الواردة في الكتاب والسنة أحبه وخشيه وعبده عن علم وبصيرة، ولذا وصف الله تعالى العلماء بالله تعالى بأنهم هم أهل الخشية له سبحانه وتعالى، فقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخَشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَٰؤُوا ﴾ (فاطر: ٢٨).قال ابن كثير في تفسيره للآية الكريمة: (أي إنما يخشاه حق خشيته العلماء العارفون به، لأنه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير العليم الموصوف بصفات الكمال المنعوت بالأسماء الحسني، كلما كانت المعرفة به أتم والعلم به أكمل كانت الخشية له أعظم وأكثر) (٤) فمن عرف الله تعالى بأسمائه وصفاته ازداد له هيبة وتعظيما وحبة، فخشية الله تعالى ومحبته مقرونة بمعرفته، فكلما كان العبد أعرف بالله تعالى وأسمائه وصفاته كلما كان أحب له وأخوف منه، فعلى قدر المعرفة بالله تعالى تكون المحبة والخشية والتعظيم له تعالى وتقدست أسمائه، قال ابن القيم حرجمه الله-:" من سار إليه بأسمائه الحسني وصل إليه، ومن أحبه أحب أسماءه وصفاته، وكانت آثر شيء لديه، فحياة القلوب في معرفته ومحبته، وكمال الجوارح في التقرب إليه بطاعته، والقيام بخدمته، وكمال الألسنة بذكره، والثناء عليه بأوصاف مِدحته"(٥).والقرآن الكريم فيه من أسماء الله تعالى وصفاته التي تمدَّح الله بها ما هو معلوم لمن تأمل في كلام الله تعالى، بل لا تكاد تخلو آية من كتاب الله من ذكر اسم من أسمائه أو صفة من صفاته سبحانه وتعالى.قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والقرآن فيه من ذكر أسماء الله وصفاته وأفعاله أكثر مما فيه من ذكر الأكل والشرب والنكاح في الجنة، والآيات المتضمنة لذكر أسماء الله وصفاته أعظم قدرا من آيات المعاد، فأعظم آية في القرآن آية الكرسي المتضمنة لذلك) (٦) .وأهل السنة والجماعة ينطلقون في أسماء الله تعالى وصفاته من كتاب الله وسنة رسوله، فيثبتون لله تعالى ما أثبته لنفسه وينفون عنه ما نفاه هن نفسه من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثَاءِ عَنْيَ مُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ (الشورى: ١١).وهذه الآية كالمحور لمنهج أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته، ولذلك قلما يخلو من تكرارها والاستدلال بها مصنف من مصنفات أهل السنة والجماعة، فقد جمعت بين الرد على الممثلة والمعطلة.قال الشنقيطي – رحمه الله – في تفسيره للآية الكريمة: (والظاهر أن السر في تعبيره بقوله: (وهو السميع البصير) دون أن يقول مثلا: وهو العلى العظيم أو نحو ذلك من الصفات الجامعة؛ أن السمع والبصر يتصف بهما جميع الحيوانات، فبين أن الله متصف بهما، ولكن وصفه بهما على أساس نفي المماثلة بين وصفه تعالى، وبين صفات خلقه، ولذا جاء بقوله: وُهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞﴿ (الشورى: ١١)، بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عِنْمَ ۗ ﴾ (الشورى: ١١)، ففي هذه الآية الكريمة إيضاح للحق في آيات الصفات لا لبس معه ولا شبهة البتة) (٧).وقد أسس أهل السنة والجماعة عقيدتهم في أسماء الله تعالى على جملة من القواعد المستنبطة من الكتاب والسنة، فمن ذلك:

أولا: أسماء الله كلها توقيفية: أهل السنة والجماعة لا يثبتون لله تعالى من الأسماء إلا ما سمى الله به نفسه أو سماه به رسوله صلى الله عليه وسلم، لا يتجاوز فيه التوقيف، فيتوقف في إثبات أسمائه تعالى على الوارد بالنص، فلا يقاس ما لم يرد به النص على ما ورد به وإن كان معناهما في وصف الأدميين متقارب.قال الخطابي: (ومن علم هذا الباب؛ أعني الأسماء، والصفات، ومما يدخل في أحكامه، ويتعلق به من شرائط أنه لا يتجاوز فيها التوقيف، ولا يستعمل فيها القياس، فيلحق بالشيء نظيره في ظاهر، وضع اللغة، ومتعارف الكلام، فالجواد لا يجوز أن يقاس عليه السخي، وإن كانا متقاربين في ظاهر الكلام، وذلك أن السخي لم يرد بها لتوقيف كما ورد بالجواد) (^). وتسمية الله تعالى بما لم يرد به النص هو نوع من أنواع الإلحاد في أسماء الله تعالى الله تعالى عليه ذلك بقوله تعالى ﴿وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِى ٱلْمَاء الله تعالى ما يطلق عليه سبحانه من باب الأخبار لا من سيحبَّرُونَ مَا كَاوُاْ يَعْمَلُونَ ﴿ (الأعراف: ١٨٠). ولا يدخل في الإلحاد في أسماء الله تعالى ما يطلق عليه سبحانه من باب الأخبار لا من باب الأسماء باب التسمية والدعاء، لأنه لا يشترط فيه أن يكون توقيفياً، كلفظ الصانع والقديم ونحوهما. قال ابن القيم: (أن ما يطلق عليه في باب الأسماء باب الأسماء والمياء الله المياء الله به المياء الله المياء المياء الله المياء المياء الله المياء الله المياء الله المياء الله المياء الله المياء الميا

چامعه العراقية

والصفات توقيفي، وما يطلق عليه في باب الإخبار لا يجب أن يكون توقيفيًا، كالقديم والشيء والموجود والقائم بنفسه. فهذا فصل الخطاب في مسألة أسمائه: هل هي توقيفية، أو يجوز أن يطلق عليه بعض مالم يرد به السمع)(١٠).

ثالثا: أسماء الله غير محصورة: أسماء الله تعالى عند أهل السنة والجماعة غير محصورة بعدد معين، حيث لم يرد حصرها في شيء من نصوص الكتاب والسنة، بل ورد ما يدل على عدم حصرها، وأن منها مالا يعلمه أحد من الخلق، حيث استأثر الله بعلمه، كما ورد ذلك في دعاء النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: (أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو استأثر به في علم الغيب عندك...) (١١).فهذا الحديث يدل دلالة واضحة على أن من أسماء الله ما لا سبيل لأحد من الخلق إلى العلم به، لكون الرب سبحانه وتعالى قد استأثر بعلمه دون خلقه وأما ما ورد في الحديث الآخر من قوله صلى الله عليه وسلم: (إن لله تسعة وتسعون اسماً) (١١)،فلا يدل على حصر أسماء الله تعالى في هذا العدد، وإنما يدل على الوعد لمن أحصى هذا العدد المذكور بدخول الجنة قال النووي: (واتقق العلماء على أن هذا الحديث ليس فيه حصر لأسمائه سبحانه وتعالى، فليس معناه: أنه ليس له أسماء غير هذه التسعة والتسعين، وإنما مقصود الحديث أن هذه التسعة والتسعين من أحصاها دخل الجنة، فالمراد الإخبار عن دخول الجنة بإحصائها لا الإخبار بحصر الأسماء، ولهذا جاء في الحديث المتقدم فليس أسم سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو استأثرت به في علم الغيب عندك (١٠)...) (١٥).وأما الإحصاء الوارد في الحديث المتقدم فليس المواد به ذكر هذا العدد من الأسماء وعدها فقط، وإنما يراد بذلك فقه معناها وما تضمنته من حقائق جليلة ثم العمل بما دل عليه من تلك المعانى العظيمة (١٦).

رابعا: أسماء الله أعلام وأوصاف: من القواعد المقررة عند أهل السنة والجماعة في باب أسماء الله وصفاته، أن أسماء الله تعالى أعلام وأوصاف، فهي أعلام باعتبار دلالتها على الذات وأوصاف باعتبار ما دلت عليه من المعاني، فهي بالاعتبار الأول مترادفة لدلالتها على مسمى وأحد فهي أعلام باعتبار الأاتها على متباينة لدلالة كل واحد منها على معناه الخاص، فمثلاً الحي العليم القدير السميع البصير الرحمن الرحمن الرحيم العزيز الحكيم كلها أسماء لمسمى واحد وهو الله سبحانه وتعالى، لكن كل اسم منها له معناه الخاص، فالحي يدل على صفة الحياة، والعليم على صفة العلم، والسميع على صفة السمع، وهكذا كل اسم له معنى يختلف عن معنى الاسم الآخر (۱۱) فكل اسم من أسماء الله دال على ذات الله تعالى وعلى وصف من أوصاف كماله سبحانه وتعالى كما دل على ذلك القرآن الكريم. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والله سبحانه أخبرنا أنه عليم قدير سميع بصير غفور رحيم إلى غير ذلك من أسمائه وصفاته فنحن نفهم معنى ذلك ونميز بين العلم والقدرة وبين الرحمة والسمع والبصر ونعلم أن الأسماء كلها اتفق تفي دلالتها على ذات الله مع تنوع معانيها فهي متفقة متواطئة من حيث الذات متباينة من جهة الصفات) (۱۸).

المبحث الأول حقيقة اسم الله تعالى للهالصادىلله.

المطلب الأول: تعريف الهدى في اللغة والشرع

أولا: تعريف الهدى في اللغة:



الهُدَى : نقيض الضلال. وهو مصدر من الفعل الثلاثي هدى، يقال: هُدِيَ هداية. ويطلق الهدى في اللغة على عدة معان:

١- يطلق الهدى على هداية الطريق، قال الأصمعي: (هداه يهديه في الدين هدى، وهداه يهديه هداية، إذا دله على الطريق) (١٩).

ويقال هديته الطريق بمعنى عرفته فيُعدى إلى مفعولين ويقال هديته إلى الطريق وللطريق على معنى أرشدته إليها فيُعدَّى بحرف الجر كأرشدتُ(۲۰).

- ٢- يطلق الهدى على البيان، يقال هَدَيْتُ له الطريق على معنى بينت له الطريق وعليه قوله سبحانه وتعالى: ﴿أَوَلَمْ يَهَدِ لَهُمْ ﴾ (السجدة: ٢٦)، وقد فسرها أبو عمرو بن العلاء بقوله: ﴿ أُوَلِّمَ يَهُدِ لَهُمْ ﴾ (السجدة: ٢٦)، قال: (أولم نبين لهم) (٢١).
  - ٣- يطلق الهدى على إخراج شيء إلى شيء.
    - ٤- يطلق الهدى على الطاعة والوَرَع.

قال ابن الأعرابيّ: (الهُدَى: البّيان، والهُدَى: إخراج شيء إلى شيء، والهدى أيضاً: الطاعة والورع. والهدى الهادي في قوله جلّ وعز ﴿أَقُ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِهُدِّينَ ﴾ (طه: ١٠) أي هاديا) (٢٢).

- والهادية: العنق النقدم، يقال: طلعت هوادي الخيل، يعنى أوائلها. والهادي والهادية: العنق الأنها تتقدم على البدن والأنها تهدى الجسد (٢٣).
- ٦- يطلق الهدى على السمت والسيرة، يقال: ما أشبه هديه بهدي فلان، أي سمته. وتركه على مهيديته، أي على حاله. قال الفراء: يقال: هديت هدي فلان، إذا سرت سيرته. وفي الحديث: (اهدُوا هَديَ عمار)<sup>(٢٤)</sup>.
  - ٧- ويطلق الهدي على العروس، قال ابن منظور: (والهدي والهدية: العروس... ويقال: اهتدى الرجل امرأته إذا جمعها إليه وضمها). (٢٥)
    - ٨- ويطلق الهدي على ما يهدى إلى بيت الله تعالى من النعم، ومنه قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ يَبُّكُمُ ٱلْهَدِّيُ هَجِلَّهُۥ ﴾ (البقرة: ١٩٦)(٢٠).

قال الأصمعي: وهديت العروس فأنا أهديها هداء وأهديت الهدية إهداء، وأهديت الهدى إلى بيت الله إهداء، والهدى خفيف، وعليه هدية، أي بدنة (٢٧). والتهادي: مشي النساء والإبل الثقال، وهو مشي في تمايل وسكون، ومنه حديث: (أن النبي – صلى الله عليه وسلم – خرج في مرضه الذي مات فيه يهادي بين رجلين) (۲۸).

ثانيا: تعريف الهدى في الشرع: وردت مادة هدى في القرآن الكريم في مواضع كثيرة وبصيغ متعددة، وذلك كما يلي:

- ١- جاءت في القرآن الكريم بصيغة اسم الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِلَىٰ صِرَطِ مُّسۡتَقِيمِ ۞﴾(الحج: ٥٤)، وقوله تعالى؛ ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيَا وَنَصِيرًا ١٠٠٥ (الفرقان: ٣١). قال ابن جرير ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسَـ تَقِيم ﴿ ﴾ (الحج: ٤٥)، وإن الله لمرشد الذين آمنوا بالله ورسوله على الحق القاصد، والحق الواضح) (٢٩).
- ٢- جاءت بلفظ المصدر، كما في قوله تعالى: ﴿ هُدَى لِلمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة: ٢)، ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَّبِهِمٍّ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ (البقرة: ٥)، ﴿هُدَى لِلنَّاسِ﴾ (البقرة: ١٨٥). ﴿أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشَّتَرَوا الضَّلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت نِتِّجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْ تَدِينَ ۞ ﴿ (البقرة: ١٦) ٣- جاءت بصيغة الفعل الماضي كما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ۞﴾ (الأعلى:٣) وقوله ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُۥ ثُرُّ هَدَىٰ ۞ ﴿ (طه:٢٦).
- ٤- جاءت بصيغة الفعل المضارع كما فيقوله تعالى: ﴿ يُضِلُّ بِهِ عَكْثِيرًا وَيَهَدِى بِهِ عَكْثِيرًا ﴾ (البقرة:٢٦)، وقوله تعالى: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَيَهۡدِى مَن يَشَآهُ ﴾ (النحل:٩٣).والهداية في القرآن الكريم قد تتعدى بنفسها فيكون معناها التوفيق والإلهام وقد تتعدى بحرف الجر "إلى" فتكون بمعنى الدلالة والإرشاد، وقد تتعدى باللام فتكون بمعنى وفقنا. قال ابن كثير: (وقد تعدى الهداية بنفسها كما هنا ﴿أَهْـدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسۡ تَقِيمَ ۞﴾ (الفاتحة: ٦) فتضمن معنى ألهمنا أو وفقنا أو ارزقنا أو أعطنا ﴿وَهَكَيْنَكُ ٱلنَّجَدَّيْنِ۞﴾ (البلد: ١٠) أي بينا له الخير والشر، وقد تعدى بإلى كقوله تعالى: ﴿ شَاكِرًا لِّأَنْعُمِيةً ٱجْتَبَنهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيدِ ﴿ النحل: ١٢١) ﴿فَأَهْدُوهُمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْجَحِيدِ ﴿ ﴾ (الصافات: ٢٣) وذلك بمعنى الإرشاد والدلالة وكذلك قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي ٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمِ ۞ ﴾ أَ (الشورى: ٥٢) وقد تعدى باللام كقول أهل الجنة ﴿ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَنَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوَلآ أَنْ هَدَلنَا ٱللَّهُ ﴿الأعراف: ٤٣) أي وفقنا لهذا وجعلنا له أهلاً.) (٣٠).وتكررت

هذه المادة أيضا في السنة النبوية بصيغ متعددة، فمن ذلك ما ورد عن جابر بن عبد الله – رضي الله عنهما – أن النبي – صلى الله عليه وسلم، كان يقول في خطبته: (فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد..) (٢١)، وفي حديث علي – رضي الله عنه –: (قل: اللهم اهدني وسددني واذكر بالهدى هدايتك الطريق وبالسداد تسديدك السهم) (٢٦).قال ابن الأثير: (الهدى: الرشاد والدلالة ويُؤنث ويُذكر يقال: هداه الله للدين هُدى وهَديته...والمعنى إذا سألت الله الهدى فأخطر بقلبك هداية الطريق وسَل الله الاستقامة فيه كما تتحراه في سلوك الطريق لأن سالك الفلاة يلزم الجادة ولا يفارقها خوفا من الضلال) (٢٦).وقد استعمل لفظ الهدى في الأسماء حتى صار كالأسماء الغالبة. وبه سُمي المهدي الذي بشر به رسول الله عليه وسلم: وأنه يَجيء في آخِر الزمان. (٤٦)وسمي به الخُلفاء الراشدين أبو بكر وعُمَر وعثمان وعلي رضي الله عنهم، كما جاء في الحديث: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين...) (٢٥)وان كان عامًا في كل من سار سيرتهم.

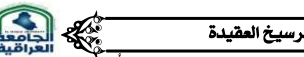
الفرق بين الهدى والاهتداء: يتضح الفرق بين الهدى والاهتداء بأن لفظ الهدى خاص بما اختص به الله تعالى دون سواه. وأما لفظ الاهتداء فيختص بما يتحراه الإنسان عن طريق الاختيار سواء في الأمور الدنيوية أو الأخروية. قال أبو القاسم الأصفهاني: (قد خص الله عز وجل لفظة الهدى بما تولاه وأعطاه، واختص هو به دون ما هو إلى الإنسان نحو: ﴿هُدَى إِنَّمْتَقِينَ ﴾ (البقرة: ٢)، ﴿أُولَتَهِكَ عَلَى هُدُى مِّن رَّبِهِمٍ وَأُولَتَهِكَ هُمُ اللهدى بما تولاه وأعطاه، واختص هو به دون ما هو إلى الإنسان نحو: ﴿هُدَى إِنَّمْتَقِينَ ﴾ (البقرة: ٢)، ﴿هُدَى لِلتَّاسِ ﴾ (البقرة: ١٨٥)، والاهتداء يختص بما يتحراه الإنسان على طريق الاختيار؛ إما في الأمور الدنيوية، أو الأخروية قال تعالى: ﴿إِلَّا ٱلمُسْتَضْعَفِينَ مِن ٱلرِّجَالِ وَٱلنِسَاءِ وَٱلْوِلْدُنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلَا ﴿ وَالأَثِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلَكُمُ تَهُ تَدُونَ ﴿ (البقرة: ٣٠)، وقال: ﴿ وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلَكُمُ تَهُ تَدُونَ ﴿ (البقرة: ٣٠)، وقال: ﴿ وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعَلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَوْلَ اللهِ وَلَا عَلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلِعُلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلِعُلْكُولُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلَعْلُكُمُ وَلِعُلُكُمُ وَلَعْلَكُمُ وَلِل

## المطلب الثاني: معنى اسم الله تعالى "الهادي"

تعددت أقوال العلماء – رحمهم الله – في بيان معنى اسم الله تعالى " الهادي " وسأذكر أهم ما وقفت عليه من تلك الأقوال، وذلك كما يلي: قال ابن جرير: في تفسير قوله تعالى: : ﴿ وَإِنَّ اللّهَ لَهَاوِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ۚ إِلّى صِرَطٍ مُسَتَقِيمٍ ﴿ ﴾ (الحج: ٤٥)، (وإن الله لمرشد اللذين آمنوا بالله ورسوله إلى الحق القاصد، والحق الواضح) (٢٧). وقال الزجاج: (الهادي: هو الذي هدى خلقه إلى معرفته وربوبيته، وهو الذي هدى عباده إلى صراط مستقيم) (٢٦). وقال الخطابي: (الهادي: هو الذي من بيده على من أراد من عباده فخصه بهدايته، وأكرمه بنور توحيده كقوله تعالى وَوَيَهَ لِي مَن لِيقَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَهِ الذي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَهِ الذي هدى سائر الخلق من الحيوان إلى مصالحها، وألهمها كيف تطلب الرق، وكيف تتقي المصار والمهالك كقوله تعالى: :﴿ وَالَّ رَبُنَا الَّذِي العبد ويضل فيقع فيما يرديه ويهلكه ) (٢٠). وقال البيهقي: (هو الذي بهدايته اهتدى المدوان لما يصلحه، واتقى ما يضره) (١٤). وقال ابن الأثير حرحمه الله – بقوله: (الهادي: هو الذي هدى عباده وبصرهم وعرفهم طريق معرفته حتى أقروا بربوبيته وهدى كل مخلوق إلى ما لا بدُ له منه في بقائه ودوام وجوده) (٢٤). وقال السعدي: (الهادي: الشويم منيية إليه منقادة لأمره) (٢١). ولا شك أن هذه الأقوال في معنى اسم الله "الهادي" كلها صحيحة متقاربة في معناها، يكمل بعضها بعضا إلا أن القول الجامع المختار في معنى اسم الله الهادي هو ما ذكره ابن الأثير حرحمه الله – بقوله: (الهادي: هو الذي هدى عباده وبصرهم وعرفهم طريق معرفته حتى أقروا بربوبيته وهدى كل مخلوق إلى ما لا بد له منه في بقائه ودوام وجوده) (٤٤).

أنواع الهداية:ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وغيرهما من العلماء أن الهداية أقسام، فذكروا أنها تنقسم عند أهل السنة والجماعة إلى أربعة أقسام (٥٠):

الأول: الهداية العامة: وهي هداية الخلق إلى مصالح الدنيا:قال ابن تيمية – رحمه الله –: بعد ذكره لهذه الهداية (وهذه الهداية مشتركة بين الحيوان الناطق والأعجم وبين المسلم والكافر) (٢٤).فهذه الهداية عامة مشتركة بين الخلق كلهم من الإنسان والحيوان والنبات والجماد، وهي المذكورة في قوله تعالى: : ﴿قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِى ٓ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُ هُوَ هَدَىٰ ﴿ (طه: ٥٠).قال ابن القيم – رحمه الله – في بيان معنى الآية الكريمة: (أعطى كل شيء صورته التي لا يشتبه فيه بغيره، وأعطى كل عضو شكله وهيئته، وأعطى كل شيء موجود خلقه المختص به، ثم هداه إلى ما خلقه له من الأعمال) (٢٤).وقال السعدي – رحمه الله – في تفسيره للآية الكريمة: (أي: ربنا الذي خلق جميع المخلوقات، وأعطى



كل مخلوق خلقه اللائق به، الدال على حسن صنعه من خلقه، من كبر الجسم وصغره وتوسطه، وجميع صفاته، ﴿ وَ هَدُى ﴿ (طه: ٥٠)، كل مخلوق إلى ما خلقه له، وهذه الهداية العامة المشاهدة في جميع المخلوقات فكل مخلوق، تجده يسعى لما خلق له من المنافع، وفي دفع المضار عنه، حتى إن الله تعالى أعطى الحيوان البهيم من العقل، ما يتمكن به على ذلك) ( ( المعند الهداية تفيد أن كل مخلوق له هداية تليق به ويدخل به، يهتدي بها إلى جلب ما ينفعه ودفع ما يضره، وإن اختلفت أنواعها وصورها. بل حتى الجماد مسخر لما خلق له، وله هداية تليق به ويدخل في مراتب هذه الهداية العامة هداية الزوجين من كل حيوان إلى الازدواج والتناسل وتربية الولد، وهداية الولد إلى التقام التذي عند وضعه وطلبه. وقد أفاض العلامة ابن القيم في بيان هذه الهداية ومراتبها، ثم أشار إلى دلالتها على ربوبية الله ودلالتها على إثبات النبوة، فقال لرحمه الله -: (ومن تأمل بعض هدايته المبثوثة في العالم شهد له بأنه الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم وانتقل من معرفة هذه الهداية إلى إثبات النبوة بأيسر نظر وأول وهلة وأحسن طريق وأخصرها وأبعدها من كل شبهة، فإن من لم يهمل هذه الحيوانات معرفة هذه الهداية إلى إثبات النبوة بأيسر نظر وأول وهلة وأحسن طريق وأخصرها وأبعدها من كل شبهة، فإن من لم يهمل هذه الحيوانات الدي كرمه وفضله على كثير من خلقه مهملاً وسدى معطلاً، لا يهديه إلى أقصى كمالاته وأفضل غاياته، بل يتركه معطلاً لا يأمره ولا ينقبه ولا يثيبه ولا ينقبه ولا ينفيه ولهل هذا إلا مناف لدكمته ونصبته له مما لا يليق بجلاله ؟!...) ( و المولود الدي كرفية والهدانية ولم هذا إلا مناف لدكرته ونصبته له مما لا يليق بجلاله ولا ينفيه ولم هذا إلا مناف كل شبه و خلاصة ولم الا يليق بجلاله ولا ينفيه ولم هذا إلى المناب ولم الهداله والم الله المها لا يليق بجلاله ولا ينفيه ولم هذا الهداية المحكونة ولم هذا الوقع ولم هذا إلى المناب ولم الله المولود ولم الوقع ولم هذا الوقع ولم هذا الوقع ولم الا يليق ولم هذا الوقع ولم الم المولود ولم المواحد ولم المولود ولم ولم المواحد ول

الثاني: هداية الدلالة والإرشاد: وهذا النوع من الهداية عند أهل السنة والجماعة ثابت للنبي – صلى الله عليه وسلم – ولكل داع إلى الله تعالى من الأنبياء والرسل – عليهم السلام – ومن سلك طريقهم في دعوة الخلق ودلالتهم على الله تعالى، كما قال سبحانه وتعالى مخاطبا نبيه محمد حصلى الله عليه وسلم - أُ و إنّما أَنت مُنذِرٌ وَلِكُلِ فَرْمِ هَادٍ ﴿ وَلِكُلِ مَوْمِ هَادٍ ﴿ وَلِلْتَهِم على الله عليه وسلم: ﴿ وَلَنّكَ لَتَهُمِ وَ الله عليه وسلم - أَ وَ وَلَيْ مَنْ الله عليه وسلم: ﴿ وَلَنّكَ لَتَهُمِ وَ الله عليه وسلم: ﴿ وَلَنّكَ الله عليه وسلم: ﴿ وَلَنّكَ الله عليه وسلم: ﴿ وَلَنّكَ الله عليه وسلم: ﴿ وَلَكُ لِ مَرَطِ مُستَقِيمٍ ﴿ وَ الشورى: ٢٥). قال الرسل وإنزال الكتب فهذا أيضا يشترك فيه جميع المكلفين سواء آمنوا أو كفروا كما قال تعالى ﴿ وَأَمّا تَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْحَمَى عَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ (المورى: ٢٠)، وقال تعالى ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحَبُتَ ﴾ (القصص: ٢٠)، يبين أن وقال تعالى ﴿ وَإِنّكَ لَتَهْدِى مَنْ أَحَبُتَ ﴾ (القصص: ٢٠)، يبين أن الهدي الذي ألف المته هو البيان والدعاء والأمر والنهي والتعليم وما يتبع ذلك ليس هو الهدى الذي نفاه ) (٥٠٠). والله سبحانه وتعالى يختار من شاء من الرسل والأنبياء – عليهم السلام – في هداية الناس إلى الحق وبيانه لهم، ويوفق لذلك من شاء من المصلحين، ولولاه سبحانه من عباده من الرسل والأنبياء – عليهم السلام – في هداية الناس إلى الحق وبيانه لهم، ويوفق لذلك من شاء من المصلحين، ولولاه سبحانه لما اهتدى أَحْد، ومع ذلك فهذه الهداية لا تستلزمُ الاهتداء التامُ، وإنها هي سببٌ وشرط لا موجب، ولهذا قال تعالى عن شمود: ﴿ وَأَمَا تَمُودُ فَهُ المَنْهُ مَا الْمَادَاء التَامُ، وإنها هي وليناهم وذللناهم وللم يهتدوا (١٠٥).

ثالثا: هداية التوفيق والإلهام: وهذا النوع من الهداية خاص بالله تعالى – عند أهل السنة والجماعة – لا يملكه إلا هو سبحانه وتعالى، خلافا للمعتزلة – كما سيأتي (١٥٠) وهداية التوفيق هي المذكورة في قوله تعالى: ﴿يُضِلُّ مَن يَشَاّءُ وَيَهَدِى مَن يَشَاّءُ ﴾ (النحل: ٩٣). وفي قوله لله عليه وسلم –: (من يهد الله فلا مضل له، عَرَضٌ عَلَى هُدَنهُ مَّ قَإِتَ الله عليه وسلم –: (من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له) (١٥٠). وهذه الهداية تستلزم: فعل الرب سبحانه وتعالى وهو الهدى، وفعل العبد وهو الاهتداء فإذا حصل الهدى، حصل الاهتداء باللزوم، فلا يتخلفُ عن الهدى بأي وجه من الوجوه، وهي المقصودة في خطاب الله سبحانه لنبيه – صلى الله عليه وسلم – بقوله الاهتداء باللزوم، فلا يتخلفُ عن الهدى بأي وجه من الوجوه، وهي المقصودة في خطاب الله سبحانه لنبيه – صلى الله عليه وسلم – بقوله مُستَقِيمٍ ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَن أَحْبَبْتَ ﴾ (القصص: ٥٦)، فنفي عنه هذه الهداية، وأثبت له هداية الدعوة والبيان في قوله ﴿ وَإِنَّكَ لَنَهُ دِى الله عَلَى مَن أَحْبَبْتَ ﴾ (الإسراء: ٩٧)، ولا سبيل إلى العبد، وهو الاهتداء وهو أثر فعله تعالى فهو الهادي، والعبد المهتدي قال تعالى ﴿ وَمَن يَهَدِ اللهُ فَهُو الْمُهُمَدِ ﴾ (الإسراء: ٩٧)، ولا سبيل إلى وجود الأثر إلا بمؤثره التام، فإن لم يحصل فعله لم يحصل فعل العبد....) (٥٠). وهداية التوفيق والإلهام عند أهل السنة والجماعة على نوعين: الهداية المجملة إلى الإسلام، وهي الهداية الحاصلة لكل مؤمن بالله تعالى.

۲- الهداية المفصلة: وهي الهداية إلى تفاصيل الإيمان ودرجاته وأجزاءه.

قال ابن رجب: (الهدايةَ نوعان: هداية مجملة: وهي الهدايةُ للإسلام والإيمان وهي حاصلة للمؤمن، وهدايةٌ مفصلة: وهي هدايته إلى معرفة تفاصيلِ أجزاء الإيمان والإسلام، وإعانتُه على فعل ذلك، وهذا يحتاج إليه كلُّ مؤمن ليلاً ونهاراً، ولهذا أمر الله عباده أنْ يقرؤوا في كُلِّ ركعةٍ من صلاتهم قوله: ﴿ أَهْ دِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة: ٦)، وكان النبي - صلى الله عليه وسلم - يقول في دعائه بالليل: (اهدني لما اختُلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم) (٥٥)، ولهذا يُشمت العاطس، فيقال له: ( يرحمك الله ) فيقول: ( يهديكم الله) كما جاءت السنة بذلك) (٢٥)....)(٥٧).

الرابع: الهداية في الآخرة:وهذه الهداية غايتها الهداية إلى ما يصير إليه العبد من جنة أو نار إذا سيق أهلُها إليهما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِمْ ﴾ (يونس: ٩)، وقال أهل الجنة فيها: ﴿وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَلْنَا لِهَلَاا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوَلَا أَنْ هَدَلنَا ٱللَّهُ ﴾ (الأعراف: ٤٣)، وقال تعالى عن أهل النار: ﴿أَحَشُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَامَوُاْ وَأَزْوَجَهُمْرُ وَمَا كَافُواْ يَعَبُدُونَ ۞ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَأَهَدُوهُمْ إِلَى صرَط ٱلْحَدِيم ﴿ ﴿ (الصافات: ٢٢-٢٣). (٥٠).

## المبحث الثاني أقوال العلماء في إثبات اسم الحمادي لله تعالى:

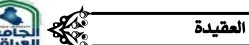
"الهادي" لله تعالى: اختلف العلماء - رحمهم الله - في إثبات اسم الهادي لله تعالى ضمن أسماء الله الحسني، فمنهم من أثبته ضمن أسماء الله تعالى الحسني، ومنهم من لم يثبته، قال ابن عثيمين - رحمه الله - في معرض كلامه عن بعض أسماء الله تعالى: (أما" الهادي" فبعض العلماء أثبته من أسماء الله ويعضهم قال: بل هذا من أوصاف الله وليس اسماً.) (٥٩).

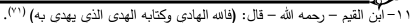
وقد اختلف العلماء في ذلك على قولين، وذلك كما يلي:

القول الأول: إثبات هذا الاسم لله تعالى: ذهب كثير من أئمة السلف من الصحابة - رضى الله عنهم - ومن تبعهم من علماء الأمة إلى إثبات اسم "الهادى" ضمن أسماء الله تعالى الحسنى، وبيان ذلك كما يلى:

أولا: ذكر من أثبت هذا الاسم من الصحابة -رضى الله عنهم- والتابعين وعلماء السلف:

- ١- عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما فقد روى مالك عن زياد بن سعد عن عمرو بن دينار أنه قال: (سمعت عبد الله بن الزبير يقول في خطبته: إن الله هو الهادي والفاتن) (٦٠).
- ٢- عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، فقد روى ابن جرير بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ۗ ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٍّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ۞ ﴿ (الرعد: ٧)، يقول: (أنت يا محمد منذر، وأنا هادي كل قوم)(١١).
- ٣- سعيد بن جبير رحمه الله قد روى ابن جرير بسنده عن سعيد بن جبير في قوله تعالى: أَ ، ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِزُّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ۞﴾ (الرعد: ۷)، قال: (محمد-صلى الله عليه وسلم -"المنذر "، والله "الهادي") ( $^{(17)}$ .
- ٤- مجاهد -رحمه الله -، فقد روى ابن جرير بسنده عن مجاهد في قوله: أَ وَ ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ۞ ﴿ (الرعد: ٧)، قال: "المنذر"، النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ۞ ﴿ (الرعد: ٧)، قال: الله هادي كل قوم ﴾ ("١٥).
  - ٥- الضحاك رحمه الله فقد روى ابن جرير أيضا بسنده عن الضحاك في تفسير الآية السابقة، بمثل ما ورد عن سعيد وجاهد (٢٠).
- ٦- ابن خزيمة رحمه الله –قال في كتاب التوحيد: (ربنا جل وعلا الهادي وقد سمى بعض خلقه هاديا فقال عز وجل لنبيه إنما أنت منذر ولكل قوم هاد فسمى نبيه هاديا وإن كان الهادي اسما لله عز وجل) (٢٥).
- ٧- الدارمي رحمه الله حيث قال بعد ذكره لحديث تعداد أسماء الله تعالى، ومنها اسم الله "الهادي": (فهذه كلها أسماء الله لم تزل له كما لم تزل بأيها دعوت فإنما تدعو الله نفسه...)(٦٦).
- ٨- ابن بطة العكبري- رحمه الله قال بعد ذكره لآيات الهداية: (ففي كل هذه الآيات يعلم الله عز وجل عباده المؤمنين أنه هو الهادي...) (۲۲)
- ٩- ابن منده رحمه الله حيث قال: (ومن أسماء الله عز وجل: الهادي قال الله عز وجل: ﴿ وَلُوْ شَاءَ لَهَدَىٰكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ (النحل: ٩)، وفي حديث أبي هربرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم في أسماء الله: الهادي (٢٦)..) (٢٩).
  - ۱۰ ابن تيمية رحمه الله قال في معرض كلامه عن الهداية: (وهدايته ودلالته من مقتضى اسمه الهادي...)  $({}^{(\vee)})$ .





#### ثانيا: أثبت هذا الاسم عدد من العلماء الذين جمعوا أسماء الله تعالى، فمن ذلك:

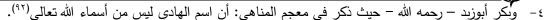
- ١- ورد هذا الاسم في حديث سرد الأسماء -الضعيف- من طرقه الثلاث: طريق الوليد بن مسلم، وطريق عبد الملك الصنعاني، وطريق عبد العزيز بن الحصين (٧٢).
- ۲- الزجاج، ذكره ضمن تعداده لأسماء الله وفسره بقوله: (الهادي هو الذي هدى خلقه إلى معرفته وربوبيته وهو الذي هدى عباده إلى صراطه المستقيم كما قال تعالى ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم) (٧٣).
- ٣- البيهقي رحمه الله قال في تعداده لأسماء الله: (ومنها الهادي قال الله عز وجل: ﴿وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَى صِرَطِ مُّسَـتَقِيمِ
   ١٤٥)، وهو في خبر الأسامي مذكور) (٢٤).
- ٤- الغزالي رحمه الله –حيث ذكره ضمن تعداده للأسماء فقال: (الهادي: هو الذي هدى خواص عباده أولا إلى معرفة ذاته حتى استشهدوا بها...) (١٥٠).
  - ابن العربي المالكي رحمه الله -حيث ذكره ضمن تعداده الأسماء الله تعالى فقال: (الخامس والثمانون: الْهَادِي...) (٢٦).
- ٦- القرطبي-رحمه الله -ذكره ضمن تعداده للأسماء فقال: (ومنها: الهادي...وورد الهادي في قوله وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَطِ مَرَطِ مَرَطِ المهادي في قوله وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَطِ مَّسَتَقِيمِ ﴿ وَإِلَا الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّه عَلَيْ عَلْمِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَل
- ٧- ابن حجر رحمه الله -قال في معرض كلامه عن أسماء الله: (وهذا سردها لتحفظ ولو كان في ذلك إعادة) ثم عدد جملة من الأسماء وذكر منها اسم الله: (الهادي) (٨٠).
  - ثالثًا: أثبت هذا الاسم عدد من المتأخرين ممن جمع الأسماء الحسني وغيرهم، فمن ذلك:
- 1- ابن الوزير اليماني- رحمه الله فقال: (فالهداية من الله تعالى وهو الهادي بإجماع المسلمين وقد خرج اسم الهادي الترمذي وابن ماجه والحاكم وغيرهم في حديث الأسماء الحسني). (٢٩).
  - حافظ حكمى رحمه الله –قال: (الهادي الذي بيده الهداية والإضلال فلا هادي لمن أضل ولا مضل لمن هدى) (^^).
- ٣- السعدي رحمه الله حيث عد هذا الاسم ضمن أسماء الله الحسنى في كتابه تفسير أسماء الله الحسنى (١١)، وقال في تفسيره: (الهادي أي الذي يهدي ويرشد عباده إلى جميع المنافع وإلى دفع المضار، ويعلمهم ما لا يعلمون ويهديهم بهداية التوفيق والتسديد ويلهمهم التقوى ويجعل قلوبهم منيبة إليه منقادة لأمره) (١٢).
- 3- اللجنة الدائمة برئاسة الشيخ ابن باز، فقد ورد في فتاوى اللجنة رقم (٣٥٣٨) سؤال عن التسمي باسم هادي فهل يغير، فجاء الجواب: (إن بقيت على اسمك الأول فلا حرج؛ لأن لفظ الهادي اسم مشترك مطلق على الله وعلى غيره من الناس الذين يهدون غيرهم إلى ما ينفعهم، كالرسل، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ۞ (الرعد: ٧)، ومن المعلوم بأن وصف الله سبحانه بأنه الهادي لا يشابه وصف المخلوقين، وإن غيرت اسمك إلى عبد الهادي فلا بأس بذلك شرعا) (٢٥). آ
- $^{\circ}$  أثبته عدد من المعاصرين ممن جمع أسماء الله تعالى كالدكتور: عمر الأشقر  $^{(1)}$ ، ومحمد الحمود  $^{(0)}$ ، والدكتور: عبد الله الغصن  $^{(1)}$  والدكتور: عبد الرزاق البدر  $^{(0)}$  وغيرهم كثير.

القول الثاني: عدم إثبات هذا الاسم لله تعالى: ذهب بعض العلماء إلى عدم إثبات اسم الهادي ضمن أسماء الله تعالى، فمن ذلك:

- ١- الأصبهاني رحمه الله حيث لم يُثبت هذا الاسم ضمن تعداده لأسماء الله تعالى في كتابه الحجة في بيان المحجة، حيث قال: (فصل في ذكر أسماء الله تعالى وصفاته هو الله الأحد الصمد...) (٨٨)، ثم ذكر تسعة وتسعين أسما ولم يذكر اسم الهادي ضمنها.
- ٢- ابن حزم-رحمه الله فقد قال: (وصح أن أسماءه لا تزيد على تسعة وتسعين شيئًا...) (<sup>٨٩)</sup>. ثم سرد ها على هذا العدد ولم يذكر منها اسم " الهادي".
- ٣- وابن عثيمين رحمه الله -: حيث لم يذكره في سرده الأسماء في القواعد المثلى<sup>(٩٠)</sup> وقال في مجموع فتاواه قال- رحمه الله -: (أما
   "الهادي" فبعض العلماء أثبته من أسماء الله وبعضهم قال: بل هذا من أوصاف الله وليس اسماً) <sup>(٩١)</sup>، ولم يرجح شيئا، وهذا يدل على تردد الشيخ في إثبات هذا الاسم.

## چامعه العراقية

## اسم الله الهادي وآثار الإيمان به في ترسيخ العقيدة



٥- والدكتور الرضواني: فلم يذكره ضمن تعداده للأسماء الحسني (٩٣).

#### ويمكن الاستدلال لأصحاب هذا القول بما يلي:

١- أن الأصل في أسماء الله تعالى التوقف على ما ورد، وهذا الاسم لم يرد صريحا في كتاب الله ولا سنة رسوله - صلى الله عليه وسلم كما هو الحال في بقية الأسماء الحسني.

٢- أن هذا الاسم إنما ورد بلفظ الفعل أو الوصف، والفعل والوصف لا يشتق لله تعالى منه أسما، وإلى هذا أشار ابن حزم - رحمه الله - فقال: (مسألة - ولا يحل لأحد أن يشتق لله تعالى اسما لم يسم به نفسه. برهان ذلك أنه تعالى قال ﴿ وَٱلسَّمَاءِ وَمَا بَنَكَهَا ۞ ﴾ " (الشمس: ٥).. ولا يحل لأحد أن يسميه البناء) (١٤).

#### المطلب الثاني: القول الراجح في إثبات هذا الاسم وأدلته:

مما تقدم من عرض الأقوال العلماء في هذه المسألة وأدلتهم يتضح أن القول الأول هو القول الراجح وهو إثبات اسم الهادي ضمن أسماء الله تعالى، وذلك لما يلى:

أولا: دلالة القرآن الكريم على ثبوته، وذلك في موضعين من القرآن الكريم:

١- قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ (الحج: ٥٤).

٢- قوله تعالى: ﴿وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَـادِيَا وَنَصِيرًا ۞ ﴿ (الفرقان: ٣١).

قال ابن بطة العكبري الحنبلي في الإبانة، بعد ذكره لآيات الهداية: (ففي كل هذه الآيات يعلم الله عز وجل عباده المؤمنين أنه هو الهادي..) (٥٠). وقال القرطبي رحمه الله في تعداده للأسماء: (ومنها: الهادي...وورد الهادي في قوله ﴿وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ (الحج: ٤٥) (٢٠). ثانيا: ما ثبت عن بعض الصحابة – رضي الله عنهم – من إثبات هذا الاسم لله تعالى، وقد تقدم النقل في ذلك عن ابن الزبير وابن عباس رضي الله عنهم.

ثالثا: ما ثبت عن بعض التابعين من إثبات هذا الاسم لله تعالى، وقد تقدم النقل في ذلك عن جملة من كبار التابعين منهم سعيد بن جبير ومجاهد والضحاك – رحمهم الله –

رابعا: أن إثبات هذا الاسم هو المنقول عن عامة أئمة السلف كابن خزيمة والدارمي وابن منده وابن بطة وغيرهم، وقد تقدم نقل أقوالهم في ذلك. الجواب عما ذهب إليه أصحاب القول الثاني: استدل أصحاب القول الثاني على عدم إثبات اسم الهادي لله تعالى: بأن الأصل في أسماء الله تعالى المناء الله تعالى منهما أسما، وهذا هو ما ذكره ابن على التوقف على ما ورد، وهذا الاسم إنما ورد بلفظ الفعل أو الوصف، والفعل والوصف لا يشتق لله تعالى منهما أسما، وهذا هو ما ذكره ابن حزم -كما تقدم -: ويجاب عن ذلك بما يلي:

١- أن اسم الهادي، لم يرد فقط بلفظ الفعل أو الوصف فقط، وإنما ورد كذلك بلفظ اسم الفاعل، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَ ٱللَّهَ لَهَادِ ٱلَّذِينَ اللَّهَ اللَّهُ لَهَادِ ٱللَّذِينَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ لَهَادِ ٱللَّذِينَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ لَهَادِ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ

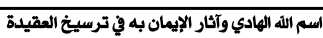
٢- وقوله تعالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيَا وَنَصِيرًا شَ ﴾ (الفرقان: ٣١).

قال ابن تيمية: (ونصوص الكتاب والسنة توجب أن تكون أسماء أفعاله من أسمائه الحسنى التي تقتضي أن يكون بها محمودا مثنى عليه ممجدا) (٩٧).

١- أن هذا الاسم ثابت عن الصحابي عبد الله بن الزبير - رضي الله عنه - وقد قاله على المنبر في خطبته، وذلك في عصر الصحابة - رضي الله عنهم - وتواجدهم، مع كبار التابعين وإجلائهم.

٢- أن أكثر أئمة السلف على إثبات هذا الاسم - كما تقدم - بيان ذلك.

٣- أن من لم يثبته من السلف كالأصبهاني - رحمه الله - أثبت بعض الأسماء المشتقة من الأفعال، كاسم " الباعث " فقال في تعداده للأسماء الحسنى: (ومن أسمائه تعالى: الباعث: وهو الذي يبعث الخلق بعد الموت..) (٩٥) واستدل على ذلك بحديث البراء بن عازب - رضي الله عنه -وفيه: (رب قني عذابك يوم تبعث عبادك) (٩٩).كما ذكر اسم الحسيب فقال: (ومن أسمائه عز وجل: الحسيب: قال الله عز وجل: (وكفى بالله حسيباً) (١٠٠٠).



٤- أُنني لم أقف على من لم يثبته من المتقدمين سوى الأصبهاني وابن حزم، والأصبهاني لم ينف إثباته، وإن كان لم يذكره ضمن ما جمع
 من الأسماء، وقد ذكر – كما تقدم – بعض الأسماء المشتقة من الفعل واسم الفاعل.

وأما ابن حزم فلا يعتد بخلافه في مثل هذه المسألة، حيث خالف السلف في عدد من المسائل العقدية كمسائل الصفات وغيرها.

وأما من لم يثبته من المتأخرين فلعله لم يبلغه ما تقدم من الأدلة وكلام أئمة السلف في ذلك، وإن كان العلامة ابن عثيمين – رحمه الله
 لم ينف ثبوت هذا الاسم وإنما تردد في ذلك.

## المبحث الثالث: الصداية والإضاال عند الفرق الإساامية

#### المطلب الأول: الهداية والإضلال عند المعتزلة:

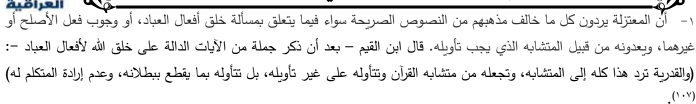
مسألة الهداية والإضلال من المسائل المهمة التي تكلم عليها المعتزلة، وذلك أنهم لم يثبتوا لله تعالى إلا هداية والإضلال من المسائل المهمة التي تكلم عليها المعتزلة، وذلك أنهم لم يثبتوا التوفيق فلم يثبتونها وتأولوا ماورد في ذلك من الأيات القرآنية على هداية الدلالة والإرشاد - كما سيأتي – النقل عنهم في ثنايا هذا المطلب وهذه المسألة مبنية – عندهم – على أصلمن أصولهم الفاسدة التي بنو عليه كثيرا من عقائدهم، لاسيما فيما يتعلق بمسائل القدر ، وهو قولهم بأن الله لم يخلق أفعال العباد وإنما العباد هم الخالقون لأفعالهم.وهذا الأصل هو أهم الأصول التي ميزت المعتزلة في باب القدر عن غيرهم من الفرق الإسلامية، حيث نسبوا الخلق إلى العباد دون الله تعالى.قال القاضي عبد الجبار: (اتفق كل أهل العدل على أن أفعال العباد من تصرفهم وقيامهم وقعودهم حادثة من جهتهم، وأن الله عز وجل أقدرهم على ذلك، ولا فاعل لها، ولا محدث سواهم، وأن من قال أن الله مسجانه خالقها ومحدثها، فقد عظم خطؤه، وأحالوا حدوث فعل من فاعلين) (۱۰۱). والهداية والإضلال – عندهم حداخلة في مسألة أفعال العباد، فالعباد هم الخالقون للهداية والإضلال كما أنهم هم الخالقون للطاعات والمعاصي. فالله تعالى عند المعتزلة ليس هو الهادي والمضل على العباد هم الخالقون المخالف على الله تعالى، ووجوب اللطف على الله تعالى لمصلحة العباد. يقول النظام: (إن الله لا يقدر على أن يفعل بعباده خلاف ما فيه اصلاح طى الله تقالى، ووجوب اللطف على الله تعالى في رعاية مصالح الهم، والنقصان مما فيه الصلاح ظلم)(۱۰۰۱). وفي وجوب اللطف على الله تعالى في رعاية مصالح العباد، يقول القاضي عبد الجبار: (اعلم أن شيوخنا المتقدمين كانوا يطلقون العباد) (۱۰۰۱). وفي وجوب اللطف على الله تعالى في رعاية مصالح العباد، يقول القاضي عبد الجبار: (اعلم أن شيوخنا المتقدمين كانوا يطلقون القول بوجوب الأطاف إطلاقاً، ولا وجه لذلك، بل يجب أن يقسم الكلام فيه ويفصل..) (۱۰۰۱)، ثم أطال في التقسيم والتفصيل، ورجح وجوب اللطف فيما كان متأخرا عن التكليف. واستدلوا بالآيات التي تنسب الهداية إلى فعل العبد واختياره، ومن ذلك:

١- قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِيِّهِ وَمَن ضَلّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ﴾ (يونس: ١٠٨).

وقوله تعالى: ﴿فَمَنَ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِمِ وَمَنَ عَمِى فَعَلَهُا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ﴿ (الأنعام: ١٠٤)، وتأولوا ماورد من نسبة الهداية إلى الله تعالى كقوله تعالى: ﴿ يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ (النحل: ٩٣)، وقوله تعالى ﴿ مَن يَشَا الله على على صَرَطِ الله على على على على على على الله على الله على الله على الله على على الله على على الله العبد الضلال في نفسه ﴾ (١٠٠). قال القاضي عبد الجبار في معرض كلامه على قوله تعالى: ﴿ مَن يَهْدِ الله فَهُو المهتدي في الدنيا، ومن الله عن الثواب إلى العقاب، فأولئك هم الخاسرون في الدنيا) (١٧٨)، يقول: (من يهد الله إلى الجنة والثواب فهو المهتدي في الدنيا) الصريحة في نسبة ينظل عن الثواب إلى العقاب، فأولئك هم الخاسرون في الدنيا) (١٠٠). فالحاصل أن المعتزلة يتأولون آيات الهداية والإضلال الصريحة في نسبة العباد إلى الضلالة، والهداية، وتارة يحملون الهداية على هداية الدلالة وبيان الطريق، وتارة يحملونها على الثواب والعقاب.

مناقشة قول المعتزلة: الكلام في مناقشة قول المعتزلة والرد عليهم فيما قعدوه من الأصول الفاسدة التي بنوا عليها قولهم في مسألة الهداية والإضلال لا يتسع له مثل هذا البحث، وقد ناقشهم أئمة السنة وردوا عليهم في ذلك، كما هو معلوم في مظانه من كتب أهل السنة والجماعة، كشيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم وغيرهما.

والرد على المعتزلة في ذلك يمكن إجماله فيما يلي:



أن الهداية في نصوص القرآن الكريم ليست محصورة في هداية الدلالة وبيان الطريق كما يقول المعتزلة، بل وردت الهداية في القرآن الكريم بما يدل على هداية التوفيق والإلهام، كقوله تعالى: ﴿ يُضِلُ مَن يَشَاءُ ﴾ (النحل: ٩٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَنْهَا ﴾ (السجدة: ١٣).قال ابن أبي العز الحنفي بعد سياقه لهاتين الآيتين: (ولو كان الهدى من الله البيان، وهو عام في كل نفس لما صح التقييد بالمشيئة) (١٠٠١).أن الهداية وردت في حق النبي - صلى الله عليه وسلم - تازة بالإثبات كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ (القصيص: ٥٦).ولو كان الهدى هو بيان الطريق كما يقول المعتزلة لما صح النفي عن نبيه - صلى الله عليه وسلم - في الآية الثانية، وقد أثبته له في الآية الأولى، ويقال أيضا: إنه - صلى الله عليه وسلم - في الآية الثانية، وقد أثبته له في الآية الأولى،

٣- أن الهداية تستلزم فعل الرب تعالى وهو الهدى فهو المؤثر وهو الهادي على الحقيقة، وفعل العبد وهو الأثر والاهتداء والعبد هو المهتدي، قال تعالى: ﴿وَمَن يَهَدِ اللَّهُ فَهُو المُهُو الْمُهْتَدِ﴾ (الإسراء:٩٧) ولا سبيل إلى وجود الأثر إلا بمؤثره التام، فإن لم يحصل فعله لم يحصل فعل العبد (١٠٩).

#### المطلب الثاني: قول الأشاعرة في الهداية والإضلال:

وافق الأشاعرة أهل السنة في جعل الهداية والإضلال إلى الله تعالى، وهذا فرع عن قولهم في مسألة أفعال العباد وأنها مخلوقة لله تعالى خلاف لقول المعتزلة – كما تقدم –، إلا أن ذلك ارتبط عند الأشاعرة بنظرية الكسب الذي ذهبوا إليها، حيث جعلوا للعبد قدرة غير مؤثرة، فسلبوا العبد في الحقيقة قدرته وارادته واختياره تحت ما يسمى بنظرية الكسب. فنفي عنه هذه الهداية، وأثبت له هداية الدعوة والبيان في قوله فالهداية والإضلال عندهم؛ هي محض فعل الله تعالى، لا فعل للعبد فيهما، ولا دخل له ولا اختيار، فالهدى والإضلال عنده؛ بيد الله لا بيد العبد، فالله تعالى هدى المؤمنين وأصلحهم بلطفه وتوفيقه، ولم يهد الكافرين ولا أصلحهم ولو أصلحهم لكانوا صالحين، لكنه أراد أن لا يصلح الكافرين فخذلهم وأضلهم يقول الأشعري: (إن الله تعالى وفق المؤمنين لطاعته وخذل الكافرين، ولطف بالمؤمنين ونظرهم وأصلحهم وهداهم، ولم يلطف بالكافرين ولا أصلحهم ولا هداهم، ولو أصلحهم لكانوا صالحين ولو هداهم لكانوا مهتدين، وأن الله سبحانه يقدر أن يصلح الكافرين وبلطف بهم حتى يكونوا مؤمنين، ولكنه أراد أن لا يصلح الكافرين ويلطف بهم حتى يكونوا مؤمنين، ولكنه أراد أن يكونوا كافرين كما علم وخذلهم وأضلهم وطبع على قلوبهم) (١١٠).وقد تمسك الأشعري وأصحابه بالآيات الواردة في إثبات الهداية لمن شاء الله هدايته، والإضلال لمن شاء إضلاله، وقد تقدم ذكر بعضها في الرد على المعتزلة، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهُدِيَهُۥ يَشْرَحْ صَدْرَهُۥ لِلْإِسُلَمِ ۗ وَمَن يُرِدِ أَن يُضِلَّهُۥ يَجُعَلْ صَدْرَهُ وضَيِّقًا حَرَجَا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ (الأنعام: ١٢٥)، وقوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ﴾ (المدشر: ٣١).وتأول الأشاعرة الآيات القرآنية التي تثبت الهداية للعبد، كقوله تعالى: ﴿فَمَن أَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِةً وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ (يونس: ١٠٨).قال أبو الحسن الأشعري في الجواب على قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَى عَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ (فصلت:١٧)، (فإن سأل سائل عن قول الله عز وجل: ﴿وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيَّنَهُمْ فَٱسْتَحَبُّواْ ٱلْصَمَىٰعَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ (فصلت:١٧)، فقال: أليس ثمود كانوا كافرين وقد أخبر الله أنه هداهم. قيل له: ليس الأمر كما ظننت، والجواب في هذه الآية على وجهين:أحدهما: أن ثمود فربقين كافرين ومؤمنين ... فالذين عنى الله عز وجل من ثمود أنه هداهم هم المؤمنون دون الكافرين؛ لأن الله عز وجل قد بين لنا في القرآن أنه لا يهدي الكافرين.الوجه الآخر: أن الله تعالى عنى قوما من ثمود كانوا مؤمنين ثم ارتدوا فأخبر أنه هداهم فاستحبوا بعد الهداية الكفر على الإيمان، وكانوا حال هداهم الله مؤمنين) (١١١).وقال القرطبي في تفسيره لقوله تعالى: ﴿مَّن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِۦ﴾ (الإسراء: ١٥)، قال: قوله تعالى: ﴿مَّن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ﴾ (الإسراء: ١٥)، أي إنما كل أحد يحاسب عن نفسه لا عن غيره، فمن اهتدى فثواب اهتدائه له،

ومن ضَلَ فعقاب كفره عليه) (١١٢). وقال الرازي ﴿مَّنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ﴾ (الإسراء: ١٥)، يعني أن ثواب العمل الصالح مختص بفاعله، ولا يتعدى منه إلى غيره، ويتأكد هذا بقوله: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ سَعْيَهُ وَ سَوْفَ يُرَىٰ ۞ (النجم: ٣٩، ٤٠)...)

مناقشة قول الأشاعرة: مسألة الهداية والإضلال عند الأشاعرة مبنية – كما تقدم – على قولهم بالكسب الذي مآله وحقيقته إلى القول بالجبر، وذلك بسلب العبد مشيئته واختياره في أفعاله.وقد ناقش أئمة أهل السنة والجماعة الأشاعرة في قولهم بالكسب وردوا عليهم في ذلك بما يكفي في إبطال قولهم كما هو مدون في مظانه من مصنفات العلماء، ولعلي في هذا المقام أن أشير إلى الرد عليهم فيما يتعلق بمسألة الهداية والإضلال وذلك كما يلى:

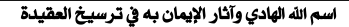
١- أن الآيات القرآنية قد دلت على نسبة الهداية والإضلال إلى العباد وإثبات القدرة لهم عليها، واستحقاقهم المدح والذم والثواب والعقاب عليها، كقوله تعالى: ﴿فَمَنِ أُهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهُتَدِى لِنَفْسِةً وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ (يونس: ١٠٨).

7- أن قول الأشاعرة في مسألة الهداية والإضلال راجع إلى قولهم في نظرية الكسب، وهو قول باطل حقيقته الجبر المحض ولذا اضطربت أقول منظريهم في تفسيره، حيث نفوا فعل العبد واختياره، فوافقوا بقولهم هذا قول الجهمية الجبرية.قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (ولما قيل لهؤلاء ما الكسب؟ قالوا: ما وجد بالفاعل وله عليه قدرة محدثة أو ما يوجد في محل القدرة المحدثة. فإذا قيل لهم: ما القدرة؟ قالوا: ما يحصل به الفرق بين المرتعش وحركة المختار. فقال لهم جمهور العقلاء: حركة المختار حاصلة بإرادته دون حركة المرتعش، وهي حاصلة بقدرة أيضا.... وهؤلاء المتبعون لجهم يقولون: إن العبد ليس بفاعل حقيقة وإنما هو كسب، ويثبتون الكسب قدرة لا تأثير لها في الكسب، بل وجودها وعدمها بالنسبة إليه سواء) (١٤٠١).

٣- أن تأويل الأشاعرة للآيات التي فيها نسبة الهداية والإضلال إلى العباد بأن المراد بذلك الحساب أو الثواب والعقاب، قول باطل مخالف لظاهر الآيات الصريحة، وكذا تأويل الأشعري وتكلفه للآية الكريمة الواردة في ضلال ثمود.فأما قوله تعالى: ﴿فَمَن أَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ عَلَى المِسابِ أو الثواب:قال ابن جرير - رحمه الله للمنة بخلاف ما فسرها به الأشاعرة من الحساب أو الثواب:قال ابن جرير - رحمه الله - في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَن أَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ أَء وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ (يونس: ١٠٨)، (يقول: فمن استقام فسلك سبيل الحق، وصدّق بما جاء من عند الله من البيان (فإنما يهتدي لنفسه)، يقول: فإنما يستقيم على الهدى، ويسلك قصد السبيل لنفسه، فإياها يبغى الخيرَ بفعله ذلك لا غيرها ومن ضل)، يقول: ومن اعوج عن الحق الذي أتاه من عند الله، وخالف دينَه، وما بعث به محمدًا والكتابَ الذي أنزله عليه (فإنما يضل عليها)، يقول: فإن ضلاله ذلك إنما يجني به على نفسه لا على غيرها، لأنه لا يؤخذ بذلك غيرها، ولا يورد بضلاله ذلك المهالكَ سوى نفسه) (١١٥).وقال السعدي – رحمه الله – في تفسير قوله تعالى: ﴿فَمَن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِدِي﴾ (يونس: ١٠٨)، قال: (فمن اهتدى، بهدى الله بأن علم الحق وتفهمه، وآثره على غيره فلنفسه والله تعالى غنى عن عباده، وإنما ثمرة أعمالهم راجعة إليهم. ومن ضل عن الهدى بأن أعرض عن العلم بالحق، أو عن العمل به، فإنما يضل عليها ولا يضر الله شيئًا، فلا يضر إلا نفسه) (١١٦). وأما آية ثمود فقد فسرها العلماء بخلاف ما ذكره الأشعري، حيث تكلف بصرفها عن ظاهرها، قال ابن كثير - رحمه الله - في تفسيره لقوله تعالى ﴿وَأُمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰعَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ (فصلت:١٧)، (أي بصرناهم وبينا لهم ووضحنا لهم الحق على لسان نبيهم صالح عليه الصلاة والسلام فخالفوه وكذبوه وعقروا ناقة الله تعالى التي جعلها آية وعلامة على صدق نبيهم) (١١٧). وقال الشنقيطي - رحمه الله - في تفسير آية ثمود: (قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: {فَهَدَيْناهُمْ} المراد بالهدى فيه هدى الدلالة والبيان، والإرشاد، لا هدى التوفيق والاصطفاء. والدليل على ذلك قوله تعالى بعده: ﴿فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰعَلَى ٱلْهُدَىٰ﴾ (فصلت:١٧)، لأنها لو كانت هداية توفيق لما انتقل صاحبها عن الهدى إلى العمى. وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْصَمَىٰعَلَى ٱلْهُدَىٰ﴾ (فصلت:١٧)، أي اختاروا الكفر على الإيمان، وآثروه عليه، وتعوضوه منه) (۱۱۸).

المبحث الرابع آثار الإيمان بهذا الاسم في ترسيخ العقيدة

المطلب الأول: محبة الله سبحانه وتعالى، وتعظيمه:



چامعه الغراقية

مما الأشك فيه أن أعظم نعم الله تعالى على عبده هو أن تتحقق له الهداية والتوفيق للإيمان وفعل الطاعات إذ بها يحصل العبد على سعادة الدنيا ونعيم الآخرة، ولذا كان لهذه النعمة العظيمة حضور ظاهر في القرآن الكريم والسنة، فقد امتن سبحانه وتعالى على عباده ببعثة نبيه محمد -صلى الله عليه وسلم -التي هي من أعظم أسباب الهداية فقال - جل وعلا: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنُ أَنفُسِ هِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِء وَيُنزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَلِ مُّبِينِ ﴿ ﴾ (آل عمران: ١٦). قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فإن إرساله- صلى الله عليه وسلم - كان من أعظم النعمة على الخلق، وفيه أعظم حكمة للخالق ورحمة منه لعباده كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُنرَكِّيهِمْ وَيُعَالِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبَّلُ لَفِي ضَلَلِ مُّبِينِ ١٥ ﴿ (آل عمران: ١٦)) (١١٩). وقد نسب النبي - صلى الله عليه وسلم المنة ببعثته، وهداة الخلق على يديه إلى الله تعالى، ولم ينسبها إلى نفسه، فقال - صلى الله عليه وسلم - للأنصار - رضي الله عنهم -: (ألم أجدكم ضلالا فهداكم الله بي؟ ألم أجدكم عالة فأغناكم الله بي ؟)(١٢٠) ولا شك أن هداية الله تعالى تورث تعظيمه ومحبته -سبحانه وتعالى - ونسبة الهداية والمنة إليه، كما قال تعالى عن أهل الجنة: ﴿وَقَالُواْ ٱلْحُمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَىٰنَا لِهَاذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِىَ لَوْلَآ أَنْ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ ﴾(الأعراف: ٤٣).قال الشوكاني في تفسيره لهذه الآية الكريمة: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَلنَا لِهَلذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَذِى لَوْلاَ أَنْ هَدَلنَا ٱللَّهُ ﴾ (الأعراف: ٤٣)، أي لهذا الجزاء العظيم وهو الخلود في الجنة ونزع الغل من صدورهم والهداية هذه لهذا هي الهداية لسببه من الإيمان والعمل الصالح في الدنيا ﴿وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ ﴾ (الأعراف: ٤٣)... وما كنا نطيق أن نهتدي بهذا الأمر لولا هداية الله لنا..) (١٢١). فالعبد إذا أدرك أهمية الهداية وعظم شأنها وأنها سبب السعادة والفوز في الدارين، وعلم أنها منة من الرب سبحانه وتعالى ومنحة تفضل بها على من شاء من خلقه، ازداد بذلك محبة لخالقه وتعظيما وإجلالا له – سبحانه وتعالى إذ هو المنعم المتفضل الذي يستحق أن يعبد وحده لا شريك له.قال ابن القيم: (فمشاهدة المنة توجب له المحبة والحمد والشكر لولي النعم والإحسان ومطالعة عيب النفس والعمل توجب له الذل والانكسار والافتقار) (١٢٢).ثم إن العبد إذا أحب ربه وقام بما يجب عليه من تعظيمه والثناء عليه وحمده أحبه الله تعالى ومنحه المزيد من الهداية والتوفيق كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوَّأُ زَادَهُمْ هُدَى ﴾ (محمد: ١٧). قال ابن كثير في تفسيره للآية الكريمة: (ثم قال: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱهۡتَدَوَّا زَادَهُمْ هُدَى ﴾ (محمد: ١٧)، أي: والذين قصدوا الهداية وفقهم الله لها فهداهم إليها، وثبتهم عليها وزادهم منها) (١٢٣) فهذا في هدايته -سبحانه وتعالى -للعبد إلى الإيمان والعمل الصالح التي هي أعظم الهدايات على الإطلاق.وأما هدايته سبحانه وتعالى لعموم خلقه فيما يعود عليهم بالخير من هدايتهم لجلب أرزاقهم، والوقاية مما يعود عليهم بالضرر، فتزيد العبد إيمانا ويقينا بالله وتعظيما له سبحانه وتعالى؛ فالله -تعالى- هدى كلّ نفس إلى ما يصلح شأنها ومعاشها، وفطرها على جلب كلّ أمرٍ نافعٍ، ودفع كلّ أمرٍ ضارٍ .وقد قرن الله تعالى بين خلقه تعالى لعموم مخلوقاته وهدايتهم لما فيه صلاحهم ومعاشهم، فقال تعالى: ﴿ٱلَّذِيّ أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُو ثُمُّ هَدَىٰ ۞﴾ (طه: ٥٠). قال ابن جرير في تفسيره للآية الكريمة عن مجاهد قال: (سوّى خلق كلّ دابة ثم هداها لما يُصلحها وعلَّمها إياه، ولم يجعل الناس في خلق البهائم، ولا خلق البهائم في خلق الناس، ولكن خلق كل شيء فقدّره تقديرا) (١٢٤).قال ابن القيم - رحمه الله - بعد أن ذكر جملة من الأمثلة على الهداية العامة: (ومن تأمل بعض هدايته المثبوتة في العالم شهد له بأنه الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم)(١٢٥)، وقال- رحمه الله - في موضع آخر: (الكلام على الهداية العامة التي هي قرينة الخلق في الدلالة على الرب تبارك وتعالى وأسمائه وصفاته وتوحيده قال تعالى إخبارا عن فرعون انه قال فمن ربكما يا موسى قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى...والمعنى أعطاه من الخلق والتصوير ما يصلح به لما خلق له ثم هداه لما خلق له وهداه لما يصلحه في معيشته ومطعمه ومشربه ومنكحه وتقابه وتصرفه هذا هو القول الصحيح) (١٢٦).

#### المطلب الثاني: دعاء الله تعالى وإظهار الافتقار إلى هدايته:

سؤال الله تعالى الهداية وإظهار الافتقار التام إلى هدايته إلى الصراط المستقيم والثبات عليه هو أجل مطلوب وأعظم مسؤول، وذلك أن الهداية إلى الصراط المستقيم هي أكبر نعمة ينعم بها الهادي سبحانه على من يشاء من عباده. ولأهمية ذلك وافتقار العبد إليه، ورد في سورة الفاتحة: ﴿ آهَ دِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ وَ ﴾ (الفاتحة: ٦)، والتي يرددها مرات عديدة في صلاته في اليوم والليلة، يسأل الله الهداية إلى الصراط المستقيم، والثبات على ذلك، وذلك لشدة اضطرار العبد إلى الهداية إلى الصراط المستقيم، والثبات على ذلك، وذلك لشدة اضطرار العبد إلى الهداية إلى الصراط المستقيم.قال شيخ الإسلام: (والعبد مضطر دائمًا إلى أن



العراقية

يهديه أله الصراط المستقيم، وهو مضطر إلى مقصود هذا الدعاء، فإنه لا نجاة من العذاب، ولا وصول إلى السعادة إلا بهد القدرية، فمن فأته فهو إما من المغضوب عليهم، وإما من الضالين، وهذا الهدى لا يحصل إلا بهدى الله، وهذه الآية مما يبين فساد مذهب القدرية) (١٧٠). وقال السعدي في تفسيره لقوله تعالى: : ﴿ أَهْ يِدَا الْهِ الله عَلَى الله الله الله الله الله ووقعنا الصراط المستقيم، وهو الطريق الواضح الموصل إلى الله، وإلى جنته، وهو معرفة الحق والعمل به... فهذا الدعاء من أجمع الأدعية وأنفعها للعبد ولهذا وجب على الإنسان أن يدعو الله به في كل ركعة من صلاته، لضرورته إلى ذلك) (١٩٨١). فالعبد مفتقر إلى هداية ربه – سبحانه وتعالى – إذ لا سبيل إلى الانستقامة على الصراط المستقيم إلا بهدايته كما أنه لا سبيل له إلى عبادة ربه إلا بمعونته وتوفيقه، فلا هادي للعبد إلا الله تعالى وإلا بقي في أوحال الضلال والانحراف عن الصراط المستقيم، كما جاء في الحديث القدسي الذي يرويه أبو نر – رضي الله عنه – أن النبي – صلى الله عليه وسلم – قال: قال الله تعالى: (يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم) (١٣١٩). قال ابن رجب: (ولما كان كل أحد مُحتاجا إلى علم ما يُفتقر إليه العبد ويضطر إليه في كل طرفة عين، ولما كان العبد لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرا احتاج إلى سؤال الهداية إلى صراط المنتقيم وسلوكه علما ومعرفة، ثم عَملا وتلبُسا احتاج العبد أبل عنوا احتاج إلى سؤال الهداية إلى صراط المنتقيم وسلودية، والسداد سداد السهم) (١٣٠). قال ابن القيم رحمه الله: (هذا من أبلغ التعليم والنصح، حيث أمره أن يذكر إذا سأل الله الهدى إلى طريق رضاه وجنته، كونه مسافراً، وقد ضل عن الطريق، ولا يدري أين يتوجه، فطلع له رجل خبير بالطريق، عالم بها، فسأله الشاهدى إلى طريق رضاه وجنته، ولكذا شأن طريق الأخرة، تمثيلاً لها بالطريق الموصل إليها) (١٣٠).

#### المطلب الثالث: الحذر من موانع الهداية:

لما كانت نعمة الهداية إلى الصراط المستقيم هي أعظم النعم وأجل المنح، التي يمنحها الله سبحانه وتعالى لمن شاء من خلقه، وجب على العاقل أن يحذر كل الحذر من موانع الهداية ومن أسباب الضلالة بعد الهدى، ومن أهم موانع الهداية ما يلى:

- إتباع الهوي ورد الحق:ولا شك أن اتباع الهوي من أعظم أسباب الضلال والانحراف، ولما كان كذلك فقد كثر التحذير منه في القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱلْخَذَ إِلَهَهُ و هَوَلهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ و وَقَلْبِهِ و وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهَ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ۞ ﴾ (الجاثية: ٢٣).قال السعدي في تفسير هذه الآية الكريمة: (يقول تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ﴾ (الجاثية: ٢٣)، الرجل الضال الذي ﴿ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ و هَوَيْهُ ﴾ (الجاثية: ٢٣)، فما هويه سلكه سواء كان يرضي الله أو يسخطه. ﴿ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ (الجاثية: ٢٣)، من الله تعالى أنه لا تليق به الهداية ولا يزكو عليها، ﴿ وَخَتَرَ عَلَى سَمْعِهِ عَلَى سَمْعِهِ ﴾ (الجاثية: ٢٣)، فلا يسمع ما ينفعه، ﴿ وَقَأْبِهِ عَلَى الجاثية: ٢٣)، فلا يعى الخير ﴿وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً ﴾ (الجاثية: ٢٣)، تمنعه من نظر الحق، ﴿فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ ﴾ (الجاثية: ٣٣)، أي: لا أحد يهديه وقد سد الله عليه أبواب الهداية وفتح له أبواب الغواية، وما ظلمه الله ولكن هو الذي ظلم نفسه وتسبب لمنع رحمة الله عليه ﴿أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ۞ ﴾ (الجاثية: ٢٣)، ما ينفعكم فتسلكونه وما يضركم فتجتنبونه)(١٣٣) والآيات في التحذير من إتباع الهوى كثيرة في كتاب الله تعالى، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيل ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيل ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ۞ ﴾ (ص: ٢٦). ١- الإعراض وعدم الاهتمام بالهداية:أن الإعراض عن طلب الهداية وأسبابها، وعدم الاهتمام بها يوقع صاحبه في الضلال والانحراف، فيصرف قلبه ويكون غير قابل للهداية ولا مريد لها؛ فمن الناس من لا يهمه أن يهتدي أو يضل، ولا يفكر إلا في أمور دنياه ولذاته وشهواته، فيسمع المواعظ والزواجر وهو معرض لا يبالي بها، فهؤلاء أضل من الأنعام، كما قال تعالى: ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا كَأَلْأَنْعَكِمِ بَلَ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا ۞ ﴾ (الفرقان: ٤٤)، ولو علم الله فيهم خيرا وقبولا للحق لهداهم، لكنهم معرضون عن سماع الخير والهدى كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ عَالِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّا شَمَعَهُمٍّ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتُولُّوا وَّهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ الأنفال: ٢٣).قال ابن تيمية في كلامه على الآية الكريمة: (يقول لو علم الله فيهم حسن قصد وقبولا للحق لأفهمهم القرآن لكن لَو أفهمهم لتولوا عن الإيمان وقبول الحق لسوء قصدهم فهم جاهلون ظالمون) (١٣٤).فإذاً، القرآن من أوله إلى آخره؛ كما يقول ابن القيم –رحمه الله-: (يدل على أن الطبع والختم والغشاوة لم يفعلها الرب –سبحانه– بعبده من أول وهلة، حين أمره بالإيمان، أو بينه له، وإنما فعله بعد تكرار الدعوة منه سبحانه، والتأكيد في البيان والإرشاد، وتكرار الإعراض منهم، والمبالغة في الكفر

مرا کان اختارای

والعناد، فحينئذ يطبع على قلوبهم، ويختم عليها، فلا تقبل الهدى بعد ذلك، والإعراض والكفر الأول، لم يكن مع ختم وطبع، بل كان أختيارا، فلما تكرر منهم صار طبيعة وسجية) (١٣٠).

٧- قرباء السوء وجلساء الفساد: لاشك أن القرين والصاحب له أثر كبير على قرينه وجليسه، فقرين السوء يؤثر على قرينه وصاحبه في الاستمرار في الضلال والانحراف وعدم السعي لأسباب الهداية، وكم منع قرين السوء صاحبه من الهداية وحال بينه وبين سبل الخير والصلاح، وقصة أبي طالب عم النبي – صلى الله عليه وسلم – خير شاهد على ذلك، حيث حال بينه وبين الدخول في الإسلام قرناء السوء حتى مات على الكفر، كما روى سعيد بن المسيب: أن أباه حدثه فقال: (لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوجد عنده أبا جهل بن هشام، وعبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي طالب: يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله فقال أبو جهل، وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أترغب عن ملة عبد المطلب؟ فلم يزل رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرضها عليه، ويعودان بتلك المقالة حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله...)(١٣٠١).
قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في معرض كلامه عن الحديث: (وفيه الرد على من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه، ومضرة أصحاب السوء على الإنسان، ومضرة تعظيم الأسلاف والأكابر) (١٣٠١). وموانع الهداية وأسباب الضلال كثيرة معلومة في مظانها، والواجب على المسلم الحذر من ذلك كله، والبعد على كل سبب يصرفه عن هداية الله تعالى، ومن تدبر القرآن الكريم تبين له الكثير من موانع الهداية.

#### المطلب الرابع: هداية الناس إلى الله تعالى:

ينبغي للعبد المؤمن أن يسعى في هداية الخلق إلى الله تعالى ودلالتهم عليه وإرشادهم إلى صراطه المستقيم، وذلك بنشر العلم وإرشاد الناس إلى الحق وتحذيرهم من الضلال والانحراف وهذه هي هداية البيان والدلالة والإرشاد، وهي لا تستلزم الهدى التام وإنما هي سبب من أسباب الهدى وهذه الطريقة هي طريقة الرسل – عليهم السلام – التي كانوا عليها، فإن الله بعثهم لهداية الخلق إليه وإلى توحيده والإيمان به، وتحذيرهم من الشرك والضلال، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أَمَّةٍ رَّسُولًا أَنَ مَعُدُولًا اللّه عليه والمناس، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أَمُّةٍ رَسُولًا أَنَ مَعُدُنا وَلَيْكُ وَالمَّلَكُةً فَيمِرُواً فِي اللَّرْضِ فَانظُلُرُواً كُيْقَ كَانَ عَقِبَةُ المُحْكَذِيبِينَ ﴿ إِنَّكَ لَا نَهْدِي مَنْ أَحْبَتَ وَلَكِنَ الله تعالى بنيه محمد – صلى الله عليه وسلم جدعوته إليه وإلى الصراط المستقيم، فقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا نَهْدِي مَنْ أَحْبَتَ وَلَكِنَ الله يَهْدِي مَن يَعْهُ لِيقَالَةُ وَهُوَ أَعَلَمُ بِاللّهُ مَنْ مَنْ الله عليه وسلم جدعوته إليه وإلى الصراط المستقيم، فقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا نَهْدِي مَنْ أَخْبَتَ وَلَكِنَ الله عليه وسلم عنه على الله تعالى، ورد الترغيب في ذلك كما في حديث أبي هرية -رضي الله عنه -قال: قال: رسول الله حسلي الله عليه وسلم -: (من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجر من المنهم شيئا ...) (١٣٨). فقد أخبر صلى الله عليه وسلم أن المتسبب إلى الهدى بدعوته، له مثل أثم من تبعه لا ينقص ذلك من أثامهم شيئا ...) (١٨٨). فقد أخبر صلى الله وإلى رضوانه وجنته. قال ابن رجب: (فإن العلم يدل على الله مِن أقرب الطرق إليه، فمن سلك طريقَه، ولم يُعرج عنه، وصل إلى الله تعالى الله وإلى رضوانه وجنته. قال ابن رجب: (فإن العلم يدل على الله مِن أقرب الطرق وأسهلها فمنهألت عليه الموق الموصلة إلى البعنة كلها في الدنيا والآخرة، فلا طريق إلى معوفة الله، وإلى الوصول إلى المرتون المهال (١٣١).

المطلب الخامس: تعبيد الأبناء باسم الله الهادي: تعبيد الأبناء بأسماء الله تعالى الحسنى داخلٌ في مسمًى العبادة التي أمر الله تعالى بها، وذلك أن العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، وتعبيد الأبناء لله تعالى هو مما يحبه تعالى ويرضاه، إذا هو مشتمل على محبّته سبحانه وتعظيمه، ولذا حث النبي – صلى الله عليه وسلم – على التعبيد لله تعالى في التسمية وبين أن اسمين من أسماء الله تعالى، هما أحب اليه في التعبيد أكثر من غيرهما حيث لا يطلق كل منهما إلا على الله وحده، فقال صلى الله عليه وسلم: (أحبُ الأسماء إلى الله عبدالله وعبدالرَّحمن) (۱٬۹۰۰) فهذان الاسمان لا يطلقان إلا عليه – سبحانه وتعالى – فهما أصل بقية أسماء الله تعالى، ولذا خصهما النبي – صلى الله عليه وسلم – بالذكر في الحديث، ولا شك أنه يلحق بهما في التسمية بقية الأسماء المعبدة لله تعالى، وإن لم تكن مثلهما في الفضل، ومنها التعبيد باسم الله الهادي، حيث ثبت أنه أحد أسماء الله تعالى الحسنى (۱٬۵۰۱) نقل ابن حجر عن الإمام القرطبي أنه قال: (يلتحق بهذين الاسمين ما كان مثلهما كعبد الرحيم وعبد الملك وعبد الصمَد، وإنما كانت أحب إلى الله لأنها تضمنت ما هو وصف واجب لله وما هو وصف للإنسان



وواجب له – وهو العبودية – ثم أضيف العبد إلى الرب إضافة حقيقية فَصَدَقَت أفراد هذه الأسماء وَشَرُفَت بهذا التركيب فَحَصَلَت لها هذه الفضيلة) الفضيلة) والتعبيد باسم الله تعالى " الهادي " هو أثر من آثار الإيمان بهذا الاسم وثبوته لله تعالى ضمن أسماء الله الحسنى، التي أمرنا الله أن نتعبد له بها في الدعاء وغيره كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَى فَادَعُوهُ بِها ﴾ (الأعراف: ١٨٠). وقد بحثت في كتب التراجم ونحوها حول التسمية بعبد الهادي فوجدت أنه قد تسمى به جمع من العلماء وأهل الفضل، وإن كنت لم أظفر بذلك عند المتقدمين من سلف الأمة، وإنما اشتهر ذلك عند المتأخرين، ولعل هذا الاسم اشتهرت التسمية به بعد القرن الخامس، وهذا بعض ما وقفت عليه من التسمية بهذا الاسم مما ورد في كتب التراجم سواء أسماء العلماء أو أسماء آبائهم أو أسماء أجدادهم، وهي كما يلي:

- ١- عبد الهادي بن عبد الله الهروي الأنصاري ووالده هو أبو إسماعيل الهروي، وقد قتل عبد الهادي سنة ٤٩٠ ه قتلته الباطنية(١٤٣).
  - ٢- عبد الخالق بن عبد الواسع بن عبد الهادي ابن أبي رفاعة الأنصاري، ت:(٥٢٨) (١٤٤).
- ٣- محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن عبد الحميد بن عبد الهادي بن يوسف بن محمد بن قدامة، أبوعبدالله المشهور بابن عبد الهادي وهو
   علم عليه، صاحب كتاب (الصارم المنكي في الرد على السبكي (ت٧٠٥ ٧٤٤) (١٤٥)، وقد تسمى بهذا الاسم اثنان من أجداده:
  - أحدهما جده القريب، عبد الهادي بن عبد الحميد بن قدامة المقدسي.
    - والثاني جده البعيد، عبد الهادي بن يوسف بن قدامة المقدسي.
  - ٤- يوسف بن الحسن بن أحمد بن عبد الهادي الحنبلي، المشهور بابن المِبْرَد، ت (٩٠٩هـ) (١٤٦).
    - ٥- عبد الهادي بن شرف الدين عيسى العمري الصفوري، ت ( ٩٢٣) (١٤٧).
    - ٦- عبد الهادي بن عبد الله بن على الحسنى السجلماسي، ت (١٠٥٦) (١٤٨).
    - $^{-v}$  إسماعيل بن محمد بن عبد الهادي الجراحي العجلوني الشافعي، ت  $(1177)^{(91)}$ .
      - ۸- محمد بن عبد الهادي السندي، أبو الحسن، المتوفى سنة ۱۱۳۸ه (۱۰۰).

#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فقد خلصت في هذا البحث إلى نتائج علمية أهمها ما يلى:

- ١- أن عقيدة أهل السنة والجماعة في أسماء الله تعالى مبنية على التوقف على ماورد في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.
- ٢- أن إثبات اسم الهادي ضمن أسماء الله تعالى الحسنى، قد ورد عن بعض الصحابة رضي الله عنهم وهو قول أئمة السلف، واختاره
   كثير من العلماء المتأخرين في جمعهم الأسماء الله تعالى.
- "- أنه لم يخالف في إثبات هذا الاسم ضمن أسماء الله تعالى إلا نزر قليل من العلماء مع أن بعضهم لم ينف هذا الاسم عن الله تعالى،
   وإنما لم يذكره ضمن تعداده للأسماء الحسنى.
  - ٤- أن القول الراجح الذي تدل عليه الأدلة الصحيحة وعليه سلف الأمة، هو إثبات اسم الهادي ضمن أسماء الله تعالى الحسنى.
- ه- أن أهل السنة والجماعة يثبتون لله تعالى هداية التوفيق والإلهام -وهذه خاصة به سبحانه -وهداية الدلالة والإرشاد له تبارك وتعالى ولمن
   شاء من خلقه من الرسل عليهم السلام- وأتباعهم من الدعاة إلى الله تعالى.
- ٦- أهل السنة والجماعة يقولون بأن الهداية والإضلال من الله تعالى، وأن العبد له فعل وإرادة واختيار، كما هو مقرر عندهم في أفعال العباد.
- ٧- خالفت فرقة المعتزلة أهل السنة والجماعة، فنفوا علاقة الهداية والإضلال بالله تعالى، واثبتوا ذلك للمخلوق دون الخالق بناء على أصلهم الباطل في القول بأن الله لم يخلق أفعال العباد.
- ٨- اتفق الأشاعرة مع أهل السنة والجماعة في القول بأن الهداية والإضلال من الله تعالى، فهو سبحانه يضل من يشاء ويهدي من يشاء، إلا
   أنهم خالفوا أهل السنة من جهة تعلق الهداية والإضلال بالعبد، بناء على قولهم بمسألة الكسب.
- ٩- أن إثبات اسم الهادي ضمن أسماء الله تعالى له آثار كثيرة في ترسيخ عقيدة المسلم، كتعظيم الله سبحانه وتعالى ومحبته وإظهار الافتقار
   إلى هدايته وتوفيقه والحذر من أسباب الضلال وموانع الهداية.
- ١٠ أن من آثار إثبات اسم الله تعالى الهادي، تعبيد الأبناء لله تعالى بهذا الاسم، وباستعراض كتب التراجم وجدت عددا من العلماء قد تسموا
   باسم عبد الهادي أو تسمى به آبائهم أو أجدادهم.





- ١- الإبانة، ابن بطة، تحقيق: د. عثمان الأثيوبي، دار الراية، ط الثانية، ١٤١٨ه.
- ٢- الإبانة، أبو الحسن الأشعري، تحقيق: د. فوقية حسين محمود، دار الأنصار، ط الأولى، ١٣٩٧ه.
- ٣- أحكام القرآن، ابن العربي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط الثالثة، ١٤٢٤هـ.
  - ٤- الأسماء الحسني الثابتة في الكتاب والسنة، للرضواني، شركة البصيرة، الطبعة الثانية ١٤٣٣هـ
- ٥- أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة، د. عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، ط الثانية، ١٤١٤هـ.
  - ٦- الأسماء والصفات، للإمام البيهقي، دار الكتب العلمية، بدون ذكر العام والطباعة.
- ٧- الأسنى شرح أسماء الله الحسني، شمس الدين القرطبي، تحقيق: عرفان بن سليم حسونة، المكتبة العصرية، ط الأولى، ١٤٢٦ه.
  - ٨- أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر، ١٤١٥ه.
- ٩- الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد على مذهب السلف وأصحاب الحديث، أبو بكر البيهقي، تحقيق: أحمد عصام الكاتب، دار الآفاق الجديدة، ط الأولى، ١٤٠١ه.
  - ١٠- الإعلام، الزركلي، دار العلم للملايين، ط الأولى.
  - ١١- إغاثة اللهفان، ابن القيم الجوزية، تحقيق: محمد عفيفي، المكتب الإسلامي، ط الثانية، ١٤٠٨ه.
    - ١٢- إيثار الحق على الخلق، ابن وزير اليماني، دار الكتب العلمية، ط الثانية، ١٩٨٧م.
  - ١٣- البداية والنهاية، أبو الفداء ابن كثير الدمشقى، تحقيق: على شيري، دار إحياء التراث العربي، ط الأولى، ١٤٠٨هـ.
    - ١٤- بدائع الفوائد، لابن القيم، تحقيق: هشام عطا وآخرون، طبعة الباز.
    - ١٥- تاج العروس، مرتضى الزبيدي، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، مطبعة حكومة كوبت، ١٣٨٥هـ.
    - ١٦- تفسير أسماء الله الحسني. تحقيق: عبيد العبيد، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة العدد ١١٢، عام ١٤٢١هـ.
      - ١٧- تفسير أسماء الله الحسني، للزجاج، أحمد الدقاق، دار الثقافة العربية، دمشق، ١٩٧٤.
  - ١٨- تفسير الأسماء، أبو إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج، تحقيق: أحمد يوسف الدقاق، دار المأمون للتراث، دون ذكر سنة الطباعة.
    - ١٩- تفسير الفخر الرازي الشهير به التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، فخر الرازي، دار الفكر، ط الأولى، ١٤٠١هـ.
- ٢٠ تفسير القرآن العظيم، الشهير بتفسير ابن كثير، أبو الفداء ابن كثير الدمشقي، تحقيق: سامي بن محمد السلامة، دار طيبة، ط الثانية،
   ٢٥ هـ، ثمانية مجلدات.
  - ٢١- تفسير سورة الفاتحة لابن رجب، تحقيق: سامي بن محمد بن جاد الله، مركز ثبت للبحوث والدراسات، الطبعة الثانية.
  - ٢٢- تنزيه القرآن عن المطاعن، للقاضي عبد الجبار، تحقيق: د. خضر محمد، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٢٣- تهذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري الهروي، تحقيق: د. أحمد عبد الرحمن مخيمر، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٢٤- التوحيد، محمد بن إسحاق بن منده، تحقيق: د. محمد الوهيبي ود. عوض الغصن، دار الهدى النبوي ودار الفضيلة، دون ذكر الدار وسنة الطباعة.
- ٢٥- تيسير العزيز الحميد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، خرجه أحاديثه: مجدي بن منصور الشوري، دار الكتب العلمية،
   دون ذكر الدار وسنة الطباعة.
- ٢٦- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلان المنان الشهير ب تفسير السعدي، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللوبحق، مؤسسة الرسالة، ط الأولى، ١٤٢٣هـ.
- ٢٧- جامع البيان عن تأويل القرآن، المعروف تفسير الطبري، ابن جرير الطبري، تحقيق: محمود شاكر، دار إحياء التراث العربي، ط الأولى، ٢١٤٢١هـ.
  - ٢٨- جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، تحقيق: محمد الأحمدي أبو النور، دار السلام، ط الثانية، ١٤٢٤ه.



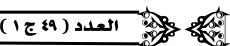
- ٢٩- الجامع لأحكام القرآن الشهير بـ تفسير القرطبي، الإمام أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، ١٤٢٤هـ.
  - ٣٠- جلاء الأفهام، ابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، دون ذكر الدار وسنة الطباعة.
  - ٣١- الحجة في بيان المحجة، الأصبهاني، تحقيق: محمد ربيع المدخلي، دار الراية، ط الثانية، ١٤١٩هـ.
  - ٣٢- درء تعارض العقل والنقل، شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقق: د. محمد رشاد سالم، ط جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
    - ٣٣- السراج الوهاج في كشف مطالب مسلم بن الحجاج، صديق حسن خان القنوجي، دار الكتب العلمية.
      - ٣٤- سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث، دار السلام، ط الأولى، ١٤٢٠هـ.
      - ٣٥- سنن الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، دار السلام، ط الأولى، ١٤٢٠ه.
    - ٣٦- شأن الدعاء، أبو سليمان الخطابي، تحقيق: أحمد يوسف الدقاق، دار الثقافة العربية، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٣٧- شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبد الجبار الهمذاني، تحقيق: أحمد بن الحسين بن أبي هاشم، دار إحياء التراث العربي، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٣٨- شرح الطحاوية لابن أبي العز، تحقيق: أحمد شاكر، مكتبة الرياض الحديثة، دون ذكر سنة الطباعة.
    - ٣٩- شفاء العليل، تحقيق: محمد بدر الدين الحلبي، دار الفكر، ط الأولى، ١٣٢٣هـ.
    - ٤٠- صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، دار السلام، ط الأولى، ١٤٢٠.
  - ٤١- صحيح الترغيب والترهيب، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، دون ذكر الدار وسنة الطباعة.
    - ٤٢- صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج، دار السلام، ط الأولى، ١٤٢١ه.
  - ٤٣- طبقات الحنابلة، محمد بن أبي يعلى الفراء، تحقيق: د. عبد الرحمن سليمان العثيمين، دون ذكر الدار وسنة الطباعة.
    - ٤٤- عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ابن القيم الجوزية، دار ابن كثير ودار التراث، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٥٤- فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، اللجنة الدائمة للإفتاء والبحوث في المملكة العربية السعودية، جمع وترتيب: أحمد بن عبد الرحمن الدويش، دار العاصمة، ط الأولى، ١٤ د٣ه.
  - ٤٦- فتح الباري، لابن حجر العسقلاني، دار السلام، ط الأولى، ١٤٢١ه.
- ٧٤- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: د. عبد الرحمن عميرة، دار الوفاء، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٤٨ الفرق بين الفرق، للبغدادي، ط دار الأفاق، ط الثانية ١٩٧٧م.
  - ٤٩- فقه الأسماء الحسني، د. عبد الرزاق البدر، ط خيرية، الأولى ١٤٢٩ هـ.
  - ٥٠- قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة، شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، ط الأولى، ١٤٢١هـ.
  - ٥١- القواعد المثلى، للشيخ محمد بن صالح العثيمين، من إصدارات مؤسسة محمد بن صالح العثيمين الخيرية، ١٤٢٣هـ.
    - ٥٢ كتاب التوحيد لابن خزيمة، تحقق: عبد العزيز الشهوان، مكتبة الرشد الرياض ط: الخامسة، ١٤١٤هـ
  - ٥٣- الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة، نجم الدين الغزي، المحشى: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
    - ٥٥- لسان العرب، ابن منظور، تحقيق: عامر أحمد حيدر وعبد المنعم إبراهيم، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
      - ٥٥- مجموع الفتاوي، شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، ط الأولى، ١٤٢٣ه.
        - ٥٦- مجموع فتاوي ورسائل ابن عثيمين، جمع وترتيب: فهد بن ناصر السليمان، دار الثريا، ط الثانية، ١٤١٤هـ.
  - ٥٧- المحلى شرح المجلى، أبو محمد ابن حزم الأندلسي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، ط الثانية، ١٤٢٢هـ.
    - ٥٨- مدارج السالكين، ابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، ط الأولى، تحقيق: مجموعة من الباحثين، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٥٩- مسند الإمام أحمد بن حنبل، الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: إشراف د. عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط الثانية، ١٤٢٠هـ.
    - ٠٠- معارج القبول، الحافظ الحكمي، تحقيق: محمد صبحي حلاق، دار ابن الجوزي، دون ذكر سنة الطباعة.
      - ٦١- معجم المناهي اللفظية، بكر أبوزيد، دار العاصمة، ط الثالثة ١٤١٧ هـ.

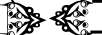






- ٦٢- مُعجم مقاييس اللغة، ابن فارس، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، ٢٠١٤ه.
- ٦٣- المغني في أبواب العدل والتوحيد، القاضي عبد الجبار الأسد آبادي، تحقيق: د. خضر محمد نبها، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٦٤- المفردات، أبو القاسم الأصبهاني، تحقيق: صفوت عدنان الداودي، دار القلم، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٥٠- المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسني للغزالي، تحقيق: محمد الخشب، مكتبة القرآن الكريم، بولاق، القاهرة، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٦٦- الملل والنحل، الشهرستاني، تحقيق: محمد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، ٤٠٤ه
- ٦٧- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، لابن الجوزي، تحقيق: محمد عبد القار عطا ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، دون ذكر سنة الطباعة.
  - ٦٨- الموطأ، الإمام مالك بن أنس الأصبحي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٦٩- نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد، الإمام عثمان بن سعيد الدارمي، تحقيق: منصور بن عبد العزيز السماري، أضواء السلف، دون ذكر سنة الطباعة.
- ٠٠- النهاية في غريب الحديث والأثر، أبو السعادات ابن الأثير، تحقيق: علي بن حسن بن عبد الحميد الحلبي، دار ابن الجوزي، ط الثانية، ٢٣- ١٤٨ه.
  - ٧١- النهج الأسنى في شرح أسماء الله الحسني، محمد الحمود النجدي، مكتبة الذهبي، الكويت، ط الثانية ١٤١٧ هـ
    - ٧٢- الوابل الصيب لابن القيم، تحقيق: صالح أحمد الشامي، المكتب الإسلامي، دون ذكر سنة الطباعة.
      - (۱) انظر: درء التعارض: (۱/۹).
      - (٢) مدارج السالكين: (١ / ٤٥٢).
      - (٣) رواه البخاري برقم: (٢٧٣٦) ومسلم برقم: (٢٦٧٧).
        - (٤) تفسير ابن كثير: (٥٤٤/٦).
        - (٥) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين: (ص ٢٨٦).
          - (٦) درء التعارض: (٥/٣١٠).
          - (٧) أضواء البيان: (٢٠/٢).
          - (٨) شأن الدعاء (ص١١١-١١٢).
            - (٩) فتح الباري: (١١ / ٢٢١).
            - (۱۰) بدائع الفوائد: (۱/ ۲۸۰).
      - (١١) جلاء الأفهام: (ص ٢٧٨-٢٧٩) وانظر: العواصم من القواصم: (٢٢٨/٧).
      - (١٢) أخرجه أحمد في مسنده: (٦/٢٤) وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: (٢/ ١٧١).
        - (۱۳) تقدم تخریجه.
        - (۱٤) تقدم تخریجه.
        - (۱۰) شرح النووي: (0/17)، وانظر السراج الوهاج، صديق حسن خان،  $(77/\Lambda)$ .
          - (١٦) انظر: بدائع الفوائد: (١/ ٢٨٨).
          - (١٧) القواعد المثلى، لابن عثيمين: (ص ٨)، وفقه الأسماء الحسنى (ص ٤٥).
        - (١٨) مجوع الفتاوى: (٥٩/٣) وانظر: معتقد أهل السنة في أسماء الله: (ص ١٩).
          - (١٩) تهذيب اللغة: (٣٦/٥)، وانظر: لسان العرب: (١٥ / ٣٥٣).
        - (٢٠) انظر: لسان العرب: (١٥ / ٣٥٣) وانظر: معجم مقاييس اللغة: (٦ / ٤٢).
          - (۲۱) لسان العرب: (۱۰ / ۳۰۶).
            - (۲۲) تهذیب اللغة: (۳٦/٥).





## ا جامعه الغراقية



- (٢٣) انظر: تهذيب اللغة: (٥/٨٨)، وتاج العروس: (٤٠ / ٢٨٧).
- (٢٤) رواه الترمذي برقم (٣٧٩٩)، وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم: (٣٧٩٩) .
  - (٢٥) لسان العرب: (١٥ / ٣٥٣) انظر: تهذيب اللغة: (٥/ ١٧٧).
    - (٢٦) انظر: لسان العرب: (١٥ / ٣٥٣)
      - (۲۷) انظر: تهذیب اللغة: (۳۸/۵).
    - (۲۸) رواه البخاري، برقم: (٦٦٤) ومسلم، برقم: (٩٨٦).
      - (۲۹) تفسير الطبري: (۲۲٥/۱۷).
      - (۳۰) تفسیر ابن کثیر: (۱۳۸/۱).
        - (٣١) رواه مسلم برقم (٨٦٧).
        - (٣٢) رواه مسلم برقم: (٢٧٢٥).
      - (۳۳) النهاية في غريب الحديث (ص ١٠٠٣).
- (٣٤) قال: شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة: (٤ / ٩٥): (الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدي أحاديث صحيحة رواها أبوداود والترمذي وأحمد وغيرهم).
  - (٣٥) رواه أبوداود: رقم (٢٠٩٤) وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود، رقم (٢٦٠٧).
    - (٣٦) المفردات للراغب الأصفهاني: (٢ / ٤٧٢).
      - (۳۷) تفسير الطبري: (۲۲٥/۱۷).
      - (٣٨) تفسير الأسماء، للزجاج ص٦٤.
        - (٣٩) شأن الدعاء ص ٩٥ ٩٦.
      - (٤٠) الأسماء والصفات للبيهقي: ص ١٠٣.
    - (٤١) الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد، للبيهقي ص ٦٦.
      - (٤٢) النهاية في غريب الحديث: (ص ١٠٠٣).
        - (٤٣) تفسير السعدى: ص ٩٤٩.
      - (٤٤) انظر: النهاية في غريب الحديث (ص ١٠٠٣).
    - (٤٥) انظر: مجموع فتاوى ابن تيمية (١٨ /١٧١ ) وبدائع الفوائد: (٢ / ٢٧١).
      - (٤٦) مجموع فتاوی ابن تیمیة (۱۸ / ۱۷۱).
        - (٤٧) بدائع الفوائد: (٢ / ٢٧١).
        - (٤٨) تفسير السعدي (ص ٥٠٧).
          - (٤٩) بدائع الفوائد: (٢ / ٢٧٢).
      - (۵۰) مجموع فتاوی ابن تیمیة: (۱۸/ ۱۷۲).
        - (٥١) انظر: بدائع الفوائد: (٢ / ٢٧٢).
      - (٥٢) انظر: المطلب الأول من المبحث الثالث.
      - (۵۳) انظر: مجموع فتاوی ابن تیمیة: (۱۸ /۱۷۲).
        - (٥٤) شفاء العليل ص ٨٠.
        - (٥٥) رواه مسلم: برقم: (٧٧٠).
        - (٥٦) أخرجه البخاري، برقم: (٥٨٩٥).
          - (٥٧) جامع العلوم والحكم، ص



- (٥٩) مجموع فتاوی ورسائل ابن عثیمین: (۱ / ۱۰۸).
- (٦٠) رواه مالك في الموطأ : رقم: ( ١٦٣١)، وقال محققه محمد فؤاد عبد الباقي: هو خبر صحيح.
  - (٦١) رواه الطبري في تفسيره: (١٢٩/١٣).
    - (٦٢) المرجع السابق: (٦٢/١٣).
    - (٦٣) المرجع السابق: (١٢٩/١٣).
    - (٦٤) المرجع السابق: (٦٢٩/١٣).
  - (٦٥) كتاب التوحيد لابن خزيمة: (٦/١).
  - (٦٦) نقض الإمام أبي سعيد الدارمي على المريسي: (١/ ١٨٣).
    - (٦٧) الإبانة لابن بطة: (١ / ٢٦٤).
      - (٦٨) سيأتي تخريجه.
    - (٦٩) التوحيد، لابن منده ص ٢٧١.
  - (٧٠) قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ص ٨٧، الفتاوي (١ / ٢٠٧).
    - (۷۱) إغاثة اللهفان (۲/ ۱۷۰).
- (٧٢) رواه الترمذي في سننه من طريق الوليد بن مسلم برقم: (٣٥٠٧) وابن ماجة في سننه من طريق عبد الملك الصنعاني، برقم:
- (٣٨٦١) والحاكم في المستدرك من طريق عبد العزيز بن الحصين:(١ / ١٧)، وكلها هذه الطرق ضعيفة لا تصح عن النبي صلى الله عليه وسلم - كما قرر ذلك أئمة الحديث، ينظر: مجموع الفتاوي: (٦ / ٣٧٩) وفتح الباري: (١١ / ٢١٩).
  - (٧٣) تفسير أسماء الله الحسنى، للزجاج (ص ٦٤).
    - (٧٤) الأسماء والصفات للبيهقي: (ص ١٠٣).
  - (٧٥) المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى للغزالي (ص ١٣٠).
    - (٧٦) أحكام القرآن لابن العربي: (٤ / ١٤).
    - (٧٧) الأسنى شرح أسماء الله الحسنى، للقرطبي، ص (١/ ٣٧٦).
      - (۷۸) فتح الباري لابن حجر: (۱۱/ ۲۱۹).
      - (۲۹) إيثار الحق على الخلق: (ج ١ / ص ١٦٩ ١٧٠).
        - (۸۰) معارج القبول: (۱ / ۵۶).
        - (٨١) تفسير أسماء الله الحسنى (ص ٢٤٢).
          - (۸۲) تفسیر السعدی: ص ۹٤۹
    - (٨٣) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (١٤ / ٥٥).
    - (٨٤) أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة: (ص ١٩).
      - (٨٥) النهج الأسنى في شرح أسماء الله الحسني :: (٢ / ٢٦٩).
        - (٨٦) أسماء الله الحسني،: ص ١٨٥.
        - (۸۷) فقه الأسماء الحسنى: (ص ١١٥).
        - (٨٨) الحجة في بيان المحجة، للأصبهاني: (١/ ١٢٥).
          - (۸۹) المحلى، لابن حزم: (۱۰٥/۱).
            - (٩٠) القواعد المثلي، لابن عثيمين.
          - (۹۱) مجموع فتاوی ورسائل ابن عثیمین: (۱ / ۱۰۸).
          - (٩٢) معجم المناهي اللفظية، بكر أبوزيد، ص ٦٩٠.
  - (٩٣) الأسماء الحسنى الثابتة في الكتاب والسنة، للرضواني: (٢ / ٥٩٩).





- (٩٤) المحلى لابن حزم: (١٠٥/١).
- (٩٥) الإبانة لابن بطة: (١ / ٢٦٤).
- (٩٦) الأسنى شرح أسماء الله الحسنى، للقرطبي (١/ ٣٧٦).
  - (۹۷) فتاوی ابن تیمیة: (۹۲ / ۲۳۷).
  - (٩٨) الحجة في بيان المحجة: (١ / ١٥٣).
    - (۹۹) رواه مسلم برقم: (۲۰۹).
  - (۱۰۰) الحجة في بيان المحجة: (١ / ١٥٦).
  - (١٠١) المغنى في أبواب العدل والتوحيد (٣/٨).
  - (١٠٢) الفرق بين الفرق، للبغدادي: ص ١١٦.
  - (١٠٣) الملل والنحل، للشهرستاني (١ / ٤٤).
- (١٠٤) شرح الأصول الخمسة، للقاضى عبد الجبار: ص ٥٢٠، ٥٢١.
  - (١٠٥) شرح الطحاوية لابن أبي العز، ص ١٠٦.
  - (١٠٦) تنزيه القرآن عن المطاعن، للقاضى عبد الجبار، ص ١٤٠.
    - (۱۰۷) شفاء العليل ص ۸۲.
    - (١٠٨) شرح الطحاوية لابن أبي العز، ص ١٠٧.
      - (۱۰۹) شفاء العليل ص ۸۰.
    - (١١٠) المقالات (ص:٢٩١-٢٩٢) وانظر الإبانة ص ٤٦.
      - (١١١) الإبانة للأشعري ص: ١٥٣–١٥٤.
        - (۱۱۲) تفسير القرطبي: (۲۰۲/۱۰).
          - (۱۱۳) تفسير الرازي: (۲۰/۲۰).
        - (۱۱٤) مجموع الفتاوى: (۸ / ٤٦٧).
        - (١١٥) تفسير الطبري: (٢٠٤/١١).
        - (۱۱٦) تفسير السعدي (ص ۳۷۵).
        - (۱۱۷) تفسیر ابن کثیر: (۱۲۹/۷).
          - (۱۱۸) أضواء البيان: (۲۸/۷).
        - (۱۱۹) مجموع الفتاوى: (۸ / ۹۳).
    - (١٢٠) رواه البخاري، برقم: (٤٣٣٠) ومسلم: برقم: (١٠٦١).
      - (۱۲۱) فتح القدير الشوكاني: (۲/۹۰۲).
      - (١٢٢) الوابل الصيب لابن القيم، ص ١١.
        - (۱۲۳) تفسیر ابن کثیر: (۷ / ۳۱۵).
          - (۱۲٤) تفسير الطبري: (۱۹۹/۱٦).
      - (١٢٥) بدائع الفوائد، لابن القيم، (٢ / ٢٧٢).
        - (١٢٦) شفاء العليل: ص ٧٨.
        - (۱۲۷) مجموع الفتاوى: (۱۲ / ۳۷).
          - (۱۲۸) تفسير السعدي: (ص ۳۹).
          - (۱۲۹) رواه مسلم برقم: (۲۵۷۷).





- (۱۳۰) تفسير سورة الفاتحة لابن رجب ص ٥١.
  - (۱۳۱) رواه مسلم برقم: (۲۷۲۵).
  - (١٣٢) إغاثة اللهفان: (١ / ٥٧).
  - (۱۳۳) تفسير السعدي: (ص ۷۷۷).
  - (۱۳٤) مجموع الفتاوى: (۱۷ / ٤٠٥).
    - (١٣٥) شفاء العليل: ص ٩١.
- (١٣٦) رواه البخاري برقم: (٤٧٧٢) ومسلم برقم: (٢٤).
  - (۱۳۷) تيسير العزيز الحميد: (ص ۲۰٤).
    - (۱۳۸) رواه مسلم برقم: (۲۲۷٤).
  - (١٣٩) جامع العلوم والحكم: (١٠١٧/٣).
    - (۱٤٠) أخرجه مسلم: (۲۱۳۲).
    - (۱٤۱) مجموع الفتاوي (۱/۳۷۹).
    - (۱٤۲) فتح الباري : (۱۰/۱۰۰).
  - (١٤٣) انظر: طبقات الحنابلة: (٢ / ٢٤٥).
  - (١٤٤) انظر: المنتظم لابن الجوزي: (١٠ / ٣٩).
    - (١٤٥) انظر: البداية والنهاية: (١٤ / ٢١٠).
- (١٤٦) انظر: الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة: (١/١٩٧).
  - (١٤٧) انظر: المرجع السابق: (١/١٦٢).
    - (١٤٨) انظر: الأعلام: (٤ / ١٧٣).
    - (١٤٩) انظر: الأعلام: (١ / ٣٢٥).
    - (١٥٠) انظر: الأعلام: (٦ / ٢٥٣).

